
235 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Sentencias vaticanas: Gnomologicum Vaticanum 

Epicureum 
Epicuro de Samos 

Román García Fernández (ed.). Asociación de Filosofía Eikasía (España) 

Recibido 31/05/2025 • Aceptado 23/11/2025 
ORCID: <https://orcid.org/0000-0002-6504-4341> 

 

 

 

 
  

Resumen  

Iniciamos con la publicación de las 

Sentencias vaticanas el proyecto de edición de las 

obras y textos de Epicuro, no sólo intentando 

recuperar algunos escritos de los que 

disponemos a partir de los hallazgos de la Villa 

de los Papiros, sino que pretendemos actualizar 

las traducciones que, por motivos históricos o 

ideológicos, han ido sesgando el pensamiento 

del autor. Para ello nos hemos centrado en el 

carácter eminentemente materialista que 

atribuimos al de Samos ⎯la idea de que el 

miedo es un elemento de control político y de 

distorsión del conocimiento⎯ intentando que 

la traducción de los términos se adecue al 

contexto y las concepciones de la época. 

Reconocemos nuestras limitaciones, tanto por 

falta de competencia lingüística como histórica, 

cuestiones que hemos tratado de suplir con 

herramientas de distinto tipo y sobre todo 

consultando a los especialistas y aquellos que 

antes que nosotros se adentraron en tan difícil 

tarea, a ellos nuestro reconocimiento antes que 

nuestras enmiendas y nuestro deseo de que este 

intento sirva para que otros mejoren nuestra 

pequeña contribución. 

 

Palabras clave: Sentencias vaticanas, 

Exhortaciones, Gnomologicum Vaticanum 

Epicureum, Epicuro de Samos, materialismo, 

miedo. 

 

Abstract 

Vatican Sentences: Gnomologicum 

Vaticanum Epicureum 
 

With the publication of the Vatican Sentences, 

we began the project to edit the works and texts 

of Epicurus. We not only attempted to recover 

some of the writings we have available from the 

discoveries at the Villa of the Papyri, but also to 

update the translations that, for historical or 

ideological reasons, have skewed the author's 

thinking. To this end, we have focused on the 

eminently materialistic character we attribute to 

the Samos author —the idea that fear is an 

element of political control and distortion of 

knowledge— trying to ensure that the 

translation of the terms fits the context and the 

concepts of the time. We recognize our 

limitations, both due to a lack of linguistic and 

historical competence, issues we have tried to 

overcome with various tools and, above all, by 

consulting specialists and those who before us 

embarked on such a difficult task. To them, we 

extend our gratitude before our amendments, 

and we hope that this attempt will serve to 

enable others to improve our small 

contribution. 

 

Key words: Vatican Sentences, Exhortations, 

Gnomologicum Vaticanum Epicureum, Epicurus 

of Samos, Materialism, Fear. 

 

 

 

 

https://orcid.org/0000-0002-6504-4341


 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    236 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



237 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Sentencias vaticanas: Gnomologicum Vaticanum 

Epicureum 
Epicuro de Samos 

Román García Fernández (ed.). Asociación de Filosofía Eikasía (España) 

Recibido 31/05/2025 • Aceptado 23/07/2025 
ORCID: <https://orcid.org/0000-0002-6504-4341> 

 

 
Hemos nacido una vez; no es posible nacer dos veces, y no es posible 

vivir eternamente. Tú, que no tienes dominio sobre el mañana, postergas 

el disfrutar de la vida, y así la vida se pierde en esperas, mientras cada 

uno de nosotros muere atrapado en sus ocupaciones. 

Epicuro (SV 14) 

 

 

§ 1. Presentación 

 

Iniciamos con la publicación de las Sentencias vaticanas el proyecto de edición de las 

obras y textos de Epicuro, no sólo intentando recuperar algunos escritos de los que 

disponemos a partir de los hallazgos de la Villa de los Papiros, sino que pretendemos 

actualizar las traducciones que, por motivos históricos o ideológicos, han ido sesgando 

el pensamiento del autor. Para ello nos hemos centrado en el carácter eminentemente 

materialista que atribuimos al de Samos ⎯la idea de que el miedo es un elemento de 

control político y de distorsión del conocimiento⎯ intentando que la traducción de los 

términos se adecue al contexto y las concepciones de la época. Reconocemos nuestras 

limitaciones, tanto por falta de competencia lingüística como histórica, cuestiones que 

hemos tratado de suplir con herramientas de distinto tipo y sobre todo consultando a 

los especialistas y aquellos que antes que nosotros se adentraron en tan difícil tarea, a 

ellos nuestro reconocimiento antes que nuestras enmiendas y nuestro deseo de que 

este intento sirva para que otros mejoren nuestra pequeña contribución. 

 

§ 2. Abreviaturas 

 

DL Diógenes Laercio, Vidas de los filósofos ilustres 

SV Sentencias vaticanas, Gnomologium Vaticanum 

MC Máximas capitales o Κύριαι Δόξαι 

https://orcid.org/0000-0002-6504-4341


 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    238 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

Us. Usener, Epicurea 

Arr. Arrighetti, Epicuro. Opere, frammenti e testimonianze 

SVF Stoicorum Veterum Fragmenta. Colección de Hans von Arnim de fragmentos y 

testimonios de los primeros estoicos, publicado en 1903-1905. 

WS Karl Wotke (WS X 1888 191-198), en un Códice Vaticano griego del siglo XIV n.º 

1950, F. 401Y-404, que contiene obras de Jenofonte, Marco Aurelio y otros. La 

colección se titula ᾿Επικούρου προσφώνησις y consta de 81 aforismos. 

 

§ 3. Introducción 

 

Dentro de las singularidades topológicas a las que nos acostumbra la historia, resulta 

paradójico que uno de los escritos epicúreos lleve por título Sentencias o Exhortaciones 

vaticanas. Aquellos que persiguieron, quemaron y falsificaron las doctrinas epicúreas, 

no pudieron resistirse al poder de las instituciones, los procesos, la burocracia… y a la 

propia dinámica que exige el conocimiento del enemigo, por lo que han llegado hasta 

nosotros. 

Las Sentencias vaticanas, también conocidas como Gnomologium Vaticanum o 

Exhortaciones, son una colección de 81 sentencias y fragmentos de manuscritos de 

Epicuro y sus discípulos encontrados en la Biblioteca Apostólica Vaticana en 1888 por 

Karl Wotke (1888: 191-198), en un Códice Vaticano griego del siglo XIV n.º 1950, F. 

401Y-404, que contiene obras de Jenofonte, Marco Aurelio y otros. La colección se titula 

᾿Επικούρου προσφώνησις y sus aforismos son principalmente de contenido ético para 

dar a conocer los principios del epicureísmo tanto para los discípulos como para fuera 

de la escuela y ninguno de ellos se refiere a la física o la epistemología. 

La correspondencia de las Sentencias vaticanas (SV) con las Máximas capitales o Κύριαι 

Δόξαι (MC) no se le despista a ningún lector, de ahí que los especialistas han venido 

considerando la dependencia de algunas de las sentencias respecto de las máximas, 

con lo que podemos señalar las correspondencia siguientes: 

 

SV1 = MCI; SV2 = MC II; SV3 = MC IV; SV5 = MC V; SV6 = MC XXXV; SV8 = MC XV; SV12 = MC 

XVII; SV13 = MC XXVII; SV20 = MC XXIX; SV22 = MC XIX; SV49 = MC XII; SV50 = MC VIII; SV72 = 

MC XIII. 

 



239 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Por otro lado, otras confirman varios aspectos del pensamiento epicúreo 

previamente conocido por la tradición indirecta, y otras, son claramente posteriores a 

Epicuro y pertenecen a sus discípulos, como, por ejemplo: 

 

SV10 Stromata de Clemente de Alejandría, donde es atribuida a Metrodoro, el discípulo de 

Epicuro. 

SV13 MC XXVII sofía/filía. 

SV14 Estobeo, Florilegium, III.16.29.1-6; Plu. Suav. viv. Epic., 1004E11-F1; Plu. Suav. viv. Epic., 

1006E11-F1. 

SV30: Estobeo, Florilegium, III.16.20.2-5 y 16.21.2-5. 

SV31: Estobeo, Florilegium, 4.51.32.1-4 (fr. 51 ed. Körte), quien la atribuye a Metrodoro. 

SV33: Eliano, Varia Historia, 4.13.2-4; Séneca, Epístolas morales a Lucilio, XXV.4.4-6; cfr. también 

4,10.3-5 y 119,7.1-2; 

SV47: la primera parte de la sentencia atribuida a Metrodoro (Cicerón, Tusculanae 

Disputationes, V, 27, 79). 

SV51: Epístola de Metrodoro dirigida a Pitocles. La aparición en el Museo de Berlín del papiro 

16369, editado por Vogliano (1936). Cfr. Bignone (1973, vol. 2: 274) y Bollack (1975: 505-506). 

SV75: Estobeo, Florilegium, 2.7.18.60-61. incluye la máxima atribuyéndola a Solón. 

 

Otras nos han llegado a través de la tradición indirecta, tanto del texto griego como 

en la traducción, especialmente en Séneca.  

En resumen, tenemos aquí a uno de los gnomólogos epicúreos que, en gran número, 

debieron circular en la Antigüedad, similar al que tenían a mano Séneca y Diógenes 

de Enoanda y al que debió enriquecerse paulatinamente con dichos y sentencias que 

no serían ni siquiera de Epicuro, y tal vez incluso dividiéndolo según el tema, de modo 

que, si la hipótesis es verdadera, el Gnomologium Vaticanus representaría en la historia 

de la constitución y transformaciones de las colecciones de sentencias epicúreas una 

etapa más avanzada que la de las Máximas capitales. Lo que está claro es que las 

Sentencias vaticanas deben ser posteriores a las Máximas. 

Hoy en día, no tenemos ninguna duda en que se trata de sentencias y dichos que no 

podemos remontar a Epicuro, sino que se trata de elaboraciones que se mezclaron con 

un núcleo epicúreo original primitivo: esta abundancia y diversidad de tradiciones 

confirma la hipótesis (cfr. K. Horna, 1931: 35-39). Esta tesis se basa en el hecho de que 

Estobeo y Porfirio nos transmiten una gran cantidad de «dichos» epicúreos, algunos 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    240 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

de los cuales ni siquiera están registrados bajo el nombre de Epicuro, y en que se hayan 

encontrado, por ejemplo, fragmentos de gnomologías de color epicúreo en el códice 

vaticano Heidelb. 129 (cfr. Usener, 1890: 1-4) o en una inscripción latina de 

Grottaferrata (cfr. Paribeni «Notizie d. Scavi» 1932 117; Ussani RAL 1934 388). 

 

3. 1. Contenido 

 

Los aforismos recogidos en estas sentencias se pueden englobar en el bloque de la 

ética epicúrea sin entrar en la física o cosmología —ontología diríamos nosotros—. 

Consisten en máximas simples y básicas cuyo contenido intenta ser nemotécnico, a fin 

de facilitar el recuerdo a los discípulos y más que un sentido dogmático pretende tener 

una finalidad principalmente en la ética. 

A grandes rasgos, las Máximas capitales podríamos clasificarlas en tres grupos: ética 

(I-XXI y XXVI-XXX); epistemología (XXII-XXV); justicia y relaciones sociales (XXXI-

XL). En las Sentencias vaticanas se excluye al menos una de estas secciones, la 

epistemológica, y se podría argumentar que las sentencias relativas a la justicia y a las 

relaciones sociales encuentran hospitalidad en esta colección sólo gracias a la 

proximidad del tema que tratan: la ética. 

Los principales temas presentes en el Gnomologio o Sentencias vaticanas son los 

siguientes: 

 

El ideal del sabio cuyo objetivo es la felicidad 

El conocimiento y la felicidad son las ideas rectoras, como fin y como medio. La 

felicidad no es una utopía sino una idea que es fácil de alcanzar, basta simplemente 

vivir de acuerdo con la naturaleza, por tanto la filosofía es necesaria tanto para conocer 

los principios básicos de la naturaleza como para evitar los sufrimientos derivados de 

una visión errónea de la realidad que sólo puede ser conseguida gracias a la razón. 

 

La liberación del miedo: a los dioses, la muerte y al dolor físico 

El ideal de sabio, que supone la autosuficiencia, base de la libertad, que se construye 

a parir del individuo, por eso el hombre debe liberarse de los problemas de la 



241 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

comunidad y de la política (SV58). Pero ello no debe ser entendido como un anacoreta, 

puesto que esta libertad sólo se consigue a través de la justicia y de las leyes sociales. 

 

El placer como necesidades simples y fáciles de cubrir. 

El desapego de los placeres naturales innecesarios y antinaturales e innecesarios. 

Epicuro supone una nueva teoría del placer y del hedonismo simple y sensual de los 

cirenaicos. Incorpora las críticas que había señalado Platón en el Filebo a este tipo de 

hedonismo grosero. 

 

La amistad  

La amistad como propuesta de relación humana, que debe estar basada en la 

confianza y en la aceptación mutua de la dependencia. Es el único vínculo social. 

 

3. 2. Una clasificación y propuesta de lectura 

 

Las sentencias en la filosofía epicúrea están destinadas a su memorización para una 

utilización inmediata frente a una situación, por ello consideramos que el orden de 

estas no era una preocupación para ellos. Por tanto, a nuestros efectos de sistematizar 

o de presentar la filosofía epicúrea va a depender más de un orden de lectura temática 

que recoge los tópicos de la escuela. 

Así, podríamos clasificar las sentencias de acuerdo con varios ejes. El primero el 

miedo, que nos desvía tanto de la vida feliz como de la sabiduría. En segundo lugar, 

la defensa de la sabiduría y el conocimiento como forma de llegar al ideal de sabio y a 

la ataraxia o imperturbabilidad. En tercer lugar, el placer como elemento esencial de 

la vida y la búsqueda de la felicidad, en contraposición el dolor, que se considera como 

un miedo y por eso lo incluimos en la primera división. En cuarto lugar, las sentencias 

relativas al mal y las consecuencias negativas de las malas acciones. En quinto lugar, 

nos encontraríamos con la defensa de una vida austera y la crítica al deseo como 

alterador de la ataraxia. En sexto lugar, la defensa de la amistad. Por último, nos 

encontraríamos con cuatro sentencias, que podrían incluirse en los apartados 

anteriores, pero que, a nuestro entender, temáticamente tienen entidad propia. Se 

trataría, por una parte, contra el suicidio (SV38), sobre el discurso largo y corto (SV26), 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    242 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

sobre la necesidad (SV40) y sobre Epicuro (SV36), esta última podría entenderse como 

una crítica a los mitos. 

 

Grupo 1. Contra el miedo 

1a. No hay que preocuparse de los dioses, pues estos no nos afectan: SV1, SV65 (?), 

SV72. 

1b. No son ciertas las profecías, los mitos: SV24 (sueños), SV36 (Epicuro, mito), 

SV49 (mitos) 

 

1. 2. La muerte no al miedo y como límite de nuestros anhelos SV2, SV14, SV30, SV31.  

 

1. 3. Sobre el miedo al dolor: SV3, SV4, SV73. 

 

Grupo 2. la defensa de la sabiduría y el conocimiento como forma de llegar al ideal de 

sabio y a la ataraxia o imperturbabilidad. 

 

Sabiduría, ataraxia virtud: SV5, SV10, SV11, SV12, SV13, SV17, SV18, SV19, SV29, 

SV32, SV41, SV44, SV45, SV49, SV54, SV55 (Sobre el recuerdo como ataraxia), SV58, 

SV61, SV62 (Sobre las relaciones familiares), SV70 (r), SV74, SV75, SV76, SV77, SV78 

(r), SV79, SV81. 

 

Grupo 3. Sobre el placer: SV22, SV27, SV50. 

 

Grupo 4.Sobre el mal y las consecuencias negativas de los malos actos: SV6, SV7, SV16, 

SV37, SV42, SV43, SV46, SV51, SV53, SV67, SV68, SV70 (r), SV71. 

 

Grupo 5. Sobre la vida austera y la falta de ataraxia que tiene el deseo: SV8, SV9, SV15, 

SV20, SV21, SV25, SV33, SV35, SV47, SV48, SV59, SV60, SV63, SV64, SV65, SV69, SV80. 

 

Grupo 6. Sobre la amistad: SV23, SV28, SV34, SV39, SV52, SV56, SV57, SV66, SV78 (r). 

 

7. Contra el suicidio: SV38. 



243 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

8. Discursos largo y corto, SV26. 

 

9. La necesidad: SV40. 

 

10. Sobre Epicuro: SV36. 

 

3. 3. Correspondencia con las Sentencias vaticanas y las Máximas capitales (MC) 

 

1 (= MC I) 

2 (= MC II) 

3 (= MC IV) 

5 (= MC V) 

6 (= MC XXXV) 

8 (= MC XV) 

10 (= Metrodoro fr. 37) 

12 (= MC XVII) 

13 (= MC XXVII) 

20 (= MC XXIX) 

22 (= MC XIX) 

30 (= Metrodoro fr. 53) 

31 (= Metrodoro fr. 51) 

36 (= Hermarch.) 

47 (= Metrodoro fr. 49) 

49 (= KΔ XII) 

50 (= MC VIII) 

51. (Metrodoro cfr.: Vogliano, (1936 207 ss.) 

 

§ 4. Sentencias vaticanas 

 

SV1 (=MC I) 

Τὸ μακάριον καὶ ἄφθαρτον οὔτε αὐτὸ πράγματα ἔχει οὔτε ἄλλῳ παρέχει, οὔτε 

ὀργαῖς οὔτε χάρισι συνέχηται ἐν ἀσθενείᾳ γὰρ πάντα τὰ τοιαῦτα. 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    244 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

2 συνέχηται V ἀσθενεῖ MC1 πᾶν τὸ τοιοῦτον MC1 συνέχεται AE. 

 

Lo que es bienaventurado y eterno ni tiene en sí mismo preocupaciones, ni se las causa 

a otro, ni es afectado por la ira o por los favores; pues todo esto procede de la debilidad. 

 

SV2 (= MC II) 

Ὁ θάνατος οὐδὲν πρὸς ἡμᾶς·τὸ γὰρ διαλυθὲν ἀναισθητεῖ, τὸ δὲ ἀναισθητοῦν οὐδὲν 

πρὸς ἡμᾶς. 

 

1 ἀθάνατος V: ὁ θάνατος MC2 

 

La muerte no tiene nada que ver con nosotros; porque lo que se desintegra no siente, 

y lo que no siente no tiene nada que ver con nosotros1. 

 

SV3 (= MC IV) 

Οὐ χρονίζει τὸ ἀλγοῦν ἐν τῇ σαρκί, ἀλλὰ τὸ μὲν ἄκρον τὸ δὲ ἐλάχιστον χρόνον 

πάρεστι, τὸ δὲ μέσον τὸ ὑπερτεῖνον τὸ ἡδόμενον κατὰ σάρκα πολλὰς ἡμέρας 

ὑπάρχει·αἱ δὲ πολυχρόνιοι τῶν ἀρρωστιῶν πλεονάζον ἔχουσιν ἐν τῇ σαρκὶ τὸ 

ἡδόμενον ἢ τὸ ἀλγοῦν.2 

 

2 ὑπὲρ τινός V: ὑπερτεῖνον Ηartel ex Diógenes Laercio. 

 

El dolor en el cuerpo no perdura; tanto el más intenso como el más leve duran solo un 

breve tiempo, mientras que el intermedio, que prevalece sobre el placer en el cuerpo, 

persiste durante varios días. Las enfermedades crónicas, en cambio, dan más placer 

que dolor en el cuerpo. 

 

SV4  

Πᾶσα ἀλγηδὼν εὐκαταφρόνητος ἡ γὰρ σύντονον ἔχουσα τὸ πονοῦν σύντομον ἔχει τὸν 

χρόνον, ἡ δὲ χρονίζουσα περὶ τὴν σάρκα ἀβληχρὸν ἔχει τὸν πόνον.  

 

 
1 El manuscrito aparece con ἀθάνατος, pero haría del texto una sentencia confusa. 
2 El texto original parece que contenía dos sentencias. 



245 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

1 σύντονον Usener (Wotke, 1888; y Usener 1888: 191): σύντομον V.  

 

Toda afección dolorosa es despreciable; porque la que tiene una intensidad aguda dura 

un tiempo breve, mientras que la que dura mucho tiempo alrededor del cuerpo tiene 

un dolor leve. 

 

Cfr. Arr. n. [5] IV; Cicerón, de fin. I 15 49. II 29 94 s; Cicerón, Tusculanae Disputationes II 19 44; 

 

Plutarco, de aud. poet. 36 b [178 Arr. 447 Us]: 

οἱ μεγάλοι πόνοι συντόμως ἐξά-  

γουσιν· οἱ δὲ χρόνιοι μέγεθος οὐκ  

ἔχουσιν. 

 

Los grandes dolores duran poco tiempo; en cambio, los crónicos no tienen intensidad. 

 

Plutarco, contra Ep. beat. 1103 d [179 Arr. 448 Us.  

ὁ γὰρ πόνος ὁ ὑπερβάλλων συνάψει  

ϑανάτῳ. 

 

Pues el dolor extremo lleva a la muerte. 

 

Cfr. Marco Aurelio, VII 33. 64 [447 Us.]. 

 

DO LVIII [180 Arr.]: 

τῶν ἀλγηδόνων αἱ ἄκραι  

χρον[ί]ζε[ιν] οὐ δύνανται· ἢ  

γὰρ ταχὺ τὸ ζῆν  

ἀναιροῦσαι συν-  

αναιροῦνται κ[αὶ] αὐταί, ἢ ὑφαίρεσιν 

λαμβάνουσι τῆς 

ἀκροτάτης. 

 

Los dolores intensos no pueden prolongarse en el tiempo; o bien eliminan rápidamente la vida y, al 

hacerlo, se eliminan también a sí mismos, o su agudeza disminuye. 

 

En el fragmento conservado por Plutarco en contra Ep. beat. tenemos la explicación de la razón por la 

cual un dolor cuando es fuerte no dura mucho; la explicación de por qué, cuando dura mucho tiempo, 

debe ser ligera, nos la conserva Séneca, ep. 78 8: 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    246 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

«El mayor dolor consistía en la maceración de las partes del cuerpo: los nervios, las articulaciones y 

todo lo que estaba desterrado, lo sufría amargamente, con la concepción de la enfermedad en un 

miembro. pero las partes quedan asombradas y el dolor mismo es despertado por la sensación de 

dolor». Sobre toda la doctrina, véase: Diano (1936: 862 ss.). 

 

4 3 ἀβληχρόν: adjetivo que no se utiliza en prosa excepto en Procopio de Cesarea (de bello Persico II 

22 16) hizo pensar en Bignone (1936a: II 177 n. 1) que la frase se tome de la epístola a los filósofos de 

Mitilene, escrita según él desde Jonia. 

 

SV5 (= MC V) 

Οὐκ ἔστιν ἡδέως ζῆν ἄνευ τοῦ φρονίμως καὶ καλῶς καὶ δικαίως· ὅπου δὲ τοῦτο μὴ 

ὑπάρχει, οὐκ ἔστι ἡδέως ζῆν.3  

 

No es agradable vivir sin ser sabio, virtuoso y justo; y cuando no sucede así, no es 

agradable vivir. 

 

SV6 (= MC XXXV) 

Οὐκ ἔστι τὸν λάθρᾳ τι ποιοῦντα ὧν συνέθεντο πρὸς ἀλλήλους εἰς τὸ μὴ βλάπτειν 

μηδὲ βλάπτεσθαι πιστεύειν ὅτι λήσει, κἂν μυριάκις ἐπὶ τοῦ παρόντος λανθάνῃ·μέχρι 

γὰρ καταστροφῆς ἄδηλον εἰ λήσει. 

 

2 μὴ δέ V  

 

No es posible que alguien que actúe a escondidas algo que han acordado entre sí para 

no hacerse daño ni ser dañado confíe en que escapará, aunque lo haga de mil maneras 

y pase desapercibido en el presente; pues hasta que muera es incierto si escapará. 

 

SV7  

Ἀδικοῦντα λαθεῖν μὲν δύσκολον, πίστιν δὲ λαβεῖν ὑπὲρ τοῦ λαθεῖν ἀδύνατον. 

 

Es difícil que el que hace injusticia escape, pero obtener la seguridad de escapar es 

imposible. 

 
3 MC5. 



247 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

 

Cfr. Séneca ep. 97 13 [532 Us.]; Plutarco, contra Ep. beat. 1090 c [532 Us.]; Clemente de Alejandría, 

Stromata IV 22, 312 1 ss. ST. [582 Us.]. 

 

Plutarco, contra Ep. beat. 1090 c [181 Arr. 115 Us.]: 

(τοὺς ἀδικοῦντας) κἂν λαϑεῖν δύ- 

νωνται, πίστιν περὶ τοῦ λαϑεῖν 

λαβεῖν ἀδύνατόν ἐστιν· ὅϑεν ὁ 

<περὶ> τοῦ μέλλοντος ἀεὶ φόβος 

ἐγκείμενος οὐκ ἐᾷ χαίρειν οὐδὲ 

ϑαρρεῖν ἐπὶ τοῖς παροῦσι. 

 

(Los que cometen injusticias), aunque puedan permanecer ocultos, les es imposible estar seguros; 

por el miedo constante sobre el futuro, que está presente en ellos, no les permite ni disfrutar ni confiar 

en las circunstancias presentes. 

 

Lucrecio, De rerum natura V 1152 ss.; Ático, Eusebii praep. ev. XV v 5 (Us. ibid.);  

 

Clemente de Alejandría, Stromata VI 2, 441 22 Sr. [182 Arr. 519 Us.]: 

ὁ ᾿Επίκουρος λέγει· δικαιοσύνης 

καρπὸς μέγιστος ἀταραξία. 

 

Epicuro dice: el mayor fruto de la justicia es la tranquilidad (ἀταραξία). 

 

Ioan. Stob. IV I 143 H. [183 Arr. 530 Us.]: 

οἱ νόμοι χάριν τῶν σοφῶν κεῖνται, 

οὐχ ὅπως μὴ ἀδικῶσιν, ἀλλ᾽ ὅπως 

μὴ ἀδικῶνται. 

 

Las leyes existen para los sabios, no para que cometan injusticias, sino para que no las sufran. 

 

Porfirio, ad Marc. 27 291, 15 N2 (530 Us.). 

 

Cicerón, de fin. I 16 50; 

<Et> quem ad modum temeritas et libido et ignavia semper animum excruciant et semper 

sollicitant turbulentaeque sunt, sic <improbitas si> cuius in mente consedit, hoc ipso, quod 

adest, turbulenta est; si vero molita quippiam est, quamvis occulte fecerit, numquam tamen id 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    248 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

confidet fore semper occultum. Plerumque improborum facta primo suspicio insequitur, dein 

sermo atque fama, tum accusator, tum iudex; multi etiam, ut te consule, ipsi se indicaverunt. 

 

Y de igual manera que la temeridad y la avidez y la cobardía siempre atormentan 

la mente y siempre la inquietan y son turbulentas, así la improbidad, si se asienta en 

la mente de alguien, es turbulenta por esto mismo: porque está presente; pero si ha 

tramado algún delito, aunque lo haya hecho ocultamente, nunca, sin embargo, 

confiará en que ello estará siempre oculto. Las más de las veces, a los hechos de los 

ímprobos se sigue primero la sospecha, después la habladuría y la voz: pública, luego, 

el acusador, luego, el juez; incluso muchos, cuando tú eras cónsul, se delataron ellos 

mismos. 

 

SV8 (= MC XV) 

Ὁ τῆς φύσεως πλοῦτος ὥρισται καὶ εὐπόριστός ἐστιν, ὁ δὲ τῶν κοινῶν δοξῶν εἰς 

ἄπειρον ἐκπίπτει καὶ ἔστι δυσπόριστος.4 

 

1 πλοῦτος καὶ Diógenes Laercio κενῶν edd. ex Diógenes Laercio y Porfirio. 

 

La riqueza de la naturaleza está definida y es abundante, pero la de las opiniones 

comunes es indeterminada y es difícil de obtener. 

 

SV9  

Κακὸν ἀνάγκη, ἀλλ ̓ ου ̓δεμία5 ἀνάγκη ζη ͂ν μετὰ ἀνάγκης. 

 

κακὸν <ζῆν ἐν> ἀνάγκῃ Hartel ex Séneca οὒ δὲ μία V. 

 

El mal es necesidad, pero ninguna necesidad implica vivir con necesidad. 

 

Cfr. Séneca, ep. 12 10 [487 Us.]. 

 
4 MC15 SV8 califica las concepciones no filosóficas de la riqueza con el adjetivo κοινός («común»), a 

diferencia de MC15 y de los pasajes de Porfirio, que emplean κενός (‘vacío’, ‘vano’) MC29 y SV20, donde 

se emplea la expresión κενὴ δόξα en el contexto de la clasificación de los deseos. 
5 En el manuscrito la palabra οὐδεμία, se encuentra separada en tres términos οὒ δὲ μία. 



249 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

 

Porfirio, ad Marc. 30, 293 18 N2. [184 Arr. Us. 489]: 

καὶ τὰ παρὰ τῆς τύχης μικρότερα 

(ἢ σοφία) διδάσκει νομίζειν, καὶ 

εὐτυχοῦντας μὲν γινώσκειν ἀτυχεῖν, 

δυστυχοῦντας δὲ μὴ παρὰ1 μέγα 

τίϑεσϑαι ὃν2 τὸ εὐτυχεῖν, καὶ 

δέχεσϑαι3 μὲν αϑορύβως τὰ παρὰ 

τῆς τύχης ἀγαϑά4, παρατετάχϑαι5 

δὲ πρὸς τὰ παρ᾽ αὐτῆς, δοκοῦντα 

εἶναι6 κακά· καὶ ὡς ἐφήμερον μὲν 

πᾶν τὸ τῶν πολλῶν7 ἀγαϑόν ἐστι 

καὶ κακόν8, σοφία δὲ9 οὐδαμῶς 

τύχῃ10 κοινωνεῖ. 

 

1 παρά Us. coll. Filodoro, περί ῥητ. II 159 6 Sudh., περὶ cod. 

2 ὂν Us., ὧν cod.  

3 δέχεσθαι... usque ad finem prodit in Gnomol. Byzant. ap. Wachsmuth, Studien z. d. griech. Floril. 184  

4 δοκοῦντα ἀγαϑά Gnom. Byz.  

5 καὶ πέφρακται Gnom. Byz.  

6 δοκοῦντα εἶναι om. Gnom. Byz.  

7 ἐφήμερον γὰρ πᾶν τὸ τοιοῦτον Gnom. Byz. 

8 καὶ κακόν om. Porph. 

9 δὲ καὶ ἐπιστήμη Porph. 

10 τύχης Porph. 

 

(la sabiduría) nos enseña a dar poca consideración a todo lo que viene del azar, y en 

a pensar que aquellos que son afortunados deben reconocer que son desafortunados, 

y que aquellos que son desafortunados no deben poner su esperanza en lo que se 

considera buena fortuna y nos enseña a aceptar sin perturbación los beneficios que 

vienen de la fortuna, y oponerse a lo que de ella proviene y se considera malo; y 

finalmente que el bien y el mal de la mayoría de las personas es efímero pero la 

sabiduría no tiene nada que ver con el destino. 

 

DO LVI [185 Arr.]:  

οὺδὲν οὔτως εὺθυμί-  

ἃς ποιητικόν, ὡς τὸ 

μὴ πολλὰ πράσσειν 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    250 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

μηδὲ δυσκόλοις ἐπι- 

χειρεῖν πράγμασιν 

μηδὲ παρὰ δύναμίν 

τι βιάζεσϑαι τὴν ἑαυ- 

τοῦ’ πάντα γὰρ 

ταῦτα ταραχὰς 

ἐνποιεῖ τῇ φύσ[ει]. 

 

Nada es tan propio de un buen ánimo como no hacer muchas cosas, ni intentar empresas difíciles, 

ni forzar más allá de lo que se puede hacer. Pues todo esto de hecho, perturban la naturaleza. 

 

La misma frase, expresada con palabras casi idénticas, se encuentra en Demócrito FVS II 132 16. J. 

William en el comentario sobre el fr. de Diogenis Oenoandensis Fragmenta (1907) téngase en cuenta que 

πράσσειν no es ático; otros son los ionismos que aparecen en Epicuro: Porfirio, ad Marc. 27 292, 3 N2 

[471 Us.] πυρέσσοντες; Arr. n. [1] 118 10 συνουσίη; Arr. n. [33. 14] 6 ἀντιλογίης; Arr. n. [114] κυϑρίδιον; 

al respecto cfr. Bignone (1936a: II 177 n. 1 y en particular II 218 y ss.). 

 

SV10 (= Metrodoro fr. 37) 

Μέμνησο ὅτι θνητὸς ὢν τῇ φύσει καὶ λαβὼν χρόνον ὡρισμένον ἀνέβης τοῖς περὶ 

φύσεως διαλογισμοῖς ἐπὶ τὴν ἀπειρίαν καὶ τὸν αἰῶνα καὶ κατεῖδες.6 

 

«τά τ ̓ ε ̓όντα τά τ ̓ ε ̓σσόμενα πρό τ ̓ ε ̓όντα».  

1 λαχὼν Gomperz: λαβὼν V  

3 ἐσόμενα V 

 

Recuerda que, siendo mortal por naturaleza, y habiendo recibido un tiempo 

determinado, ascendiste a los razonamientos sobre la naturaleza hacia la infinitud y la 

eternidad, y llegaste a ver… 

 

 

 
6 Esta sentencia aparece también en un pasaje de los Stromata de Clemente de Alejandría, donde es 

atribuida a Metrodoro, el discípulo de Epicuro: μέμνησο, Μενέστρατε, διότι, θνητὸς φὺς καὶ λαβὼν 

βίον ὡρισμένον, ἀναβὰς τῇ ψυχῇ ἕως ἐπὶ τὸν αἰῶνα καὶ τὴν ἀπειρίαν τῶν πραγμάτων κατεῖδες καὶ 

«τὰ ἐσσόμενα πρό τ' ἐόντα». «Recuerda, Menéstrato, que, habiendo nacido por naturaleza mortal y 

teniendo una vida limitada, tras ascender con tu mente hasta la eternidad y la infinidad de las cosas, 

contemplaste “lo que será y lo que fue”». Clemente de Alejandría, Stromata, 5.14.138.2-4 (Körte 1890: fr. 

37). 



251 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

SV11  

Τῶν πλείστων ἀνθρώπων τὸ μὲν ἡσυχάζον ναρκᾷ, τὸ δὲ κινούμενον λυττᾷ. 

 

1 σύντονον Us. (1888: 191), σύντομον V. 

 

En la mayor parte de los hombres lo que está en reposo se paraliza y lo que se mueve 

enloquece. 

 

SV12 (= MC XVII) 

Ὁ δίκαιος βίος ἀταρακτότατος, ὁ δὲ ἄδικος πλείστης ταραχῆς γέμων, ὧν ἡ σοφία 

παρασκευάζεται εἰς τὴν τοῦ ὅλου βίου μακαριότητα.7 

 

La vida del justo es la más libre de perturbaciones, en cambio, la del injusto está llena 

de las mayores agitaciones, de las cuales la sabiduría se prepara para alcanzar la 

felicidad del conjunto de la vida. 

 

SV13 (= MC XXVII) 

Πολὺ μέγιστόν ἐστιν ἡ τῆς σοφίας κτῆσις.8  

 

La adquisición de la sabiduría es un gran bien. 

 

SV14  

Γεγόναμεν ἅπαξ, δὶς δὲ οὐκ ἔστι γενέσθαι·δεῖ δὲ τὸν αἰῶνα μηκέτι εἶναι. Σὺ δὲ οὐκ 

ὢν τῆς αὔριον <κύριος> ἀναβάλλῃ τὸ χαῖρον·ὁ δὲ βίος μελλησμῷ παραπόλλυται καὶ 

εἷς ἕκαστος ἡμῶν ἀσχολούμενος ἀποθνῄσκει.9 

 
7 MC17. 
8 Se mantiene aquí la versión del códice Vaticanus, σοφία (sabiduría), frente a a al criterio unánime de los 

editores que siguiendo las máximas MC27 de Diógenes Laercio y a Cicerón, han reemplazado σοφία 

(sabiduría), por φιλία (amistad). 
9 Encontramos dos errores de copia en el texto: al principio, ἐγεγόναμεν, con ε inicial, como si fuera el 

aumento propio de una supuesta forma de pluscuamperfecto, y, en la segunda línea, μελλισμῶ en vez 

de μελλησμῷ, donde la η se ha vertido como ι, probablemente, un caso de iotacismo [nota del editor 

del texto griego].  

La sentencia es citada íntegramente por Estobeo: Γεγόναμεν ἅπαξ, δὶς οὐκ ἔστι γενέσθαι δεῖ δὲ τὸν 

αἰῶνα μηκέτ' εἶναι. σὺ δὲ τῆς αὔριον οὐκ ὢν κύριος ἀναβάλλῃ τὸν καιρόν ὁ δὲ πάντων βίος μελλησμῷ 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    252 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

1 γεγόναμεν Estobeo et Plutarco: ἐγεγόναμεν V.  

2 κύριος Estobeo, om. V τὸν καιρόν Estobeo: τὸ χαῖρον V μελλισμῶ V. 

3 καὶ διὰ τοῦτο ἕκαστος Estobeo. 

 

Hemos nacido una vez; no es posible nacer dos veces, y no es posible vivir 

eternamente. Tú, que no tienes dominio sobre el mañana, postergas el disfrutar de la 

vida, y así la vida se pierde en esperas, mientras cada uno de nosotros muere atrapado 

en sus ocupaciones. 

 

Cfr. Juan Estobeo III XVI 29 p. 488H.; Plutarco, contra Ep. beat. 1104e. 1106e  

1 γεγόναμεν Stob., ἐγεγόναμεν V. 

2 τῆς αὔριον οὐχ ὧν Stob.; κύριος Stob., οm. V. 

3. τὸν καιρὸν Stob.: cfr. Bignone, E. (1932: 74); εἴς V, διὰ τοῦτο Stob. 

 

Cfr. 19. 35. 75; Demócrito FVS II 186 10. 12; 187 5; Séneca, de brev. vitae VIII 5 (cfr. INI 4); Filodoro, 

περί ϑαν. XXXVIII. 

 

SV15  

῎Ηθη ὥσπερ τὰ ἡμῶν αὐτῶν ἴδια τιμῶμεν, ἄν τε χρηστὰ ἔχωμεν, καὶ ὑπὸ τῶν 

ἀνθρώπων ζηλώμεθα, ἄν τε μή, οὕτω χρὴ καὶ τῶν πέλας, ἂν ἐπιεικεῖς ὦσιν.10  

 

1 τιμῶμεν V: τιμῶμενα Wotke.  

2 ζηλούμενα Weil (1888 663): ζηλώμεθα Wilamowitz Comm. Gramm. III 13, Bailey et Bignone: 

ζηλούμεθα V χρὴ V: χρῆσις Usener ἀνεπιεικῶς V: ἂν ἐπιεικῶς corr. Bollack: ἂν ἐπιεικεῖς corr. Usener 

ὦσιν V: ὦμεν Horna.  

3 τὰ ins. Weil; ἂν ἐκ. Us., ἀνεπιεικῶς V; ὦμεν Horna CIPh 1937 267. 

 

 
παραπόλλυται καὶ διὰ τοῦτο ἕκαστος ἡμῶν ἀσχολούμενος ἀποθνῄσκει. (Estobeo, Florilegium, 

III.16.29.1-6). «Nacemos una vez, dos veces es imposible nacer; y no se puede vivir eternamente. Pero 

tú, que ni siquiera eres dueño del mañana, pospones la oportunidad. La vida de todos se consume en la 

espera y por eso cada uno de nosotros muere sumido en sus ocupaciones». Y parcialmente por Plutarco: 

ἅπαξ ἄνθρωποι γεγόναμεν, δὶς δ' οὐκ ἔστι γενέσθαι·δεῖ δὲ τὸν αἰῶνα μηκέτ' εἶναι. (Plu. Suav. viv. Epic., 

1004E11-F1). «Los hombres nacemos una vez, dos veces es imposible nacer; y no se puede vivir 

eternamente». Y: δὶς γὰρ οὐκ ἔστι γενέσθαι, δεῖ δὲ τὸν αἰῶνα μὴ εἶναι (Plu. Suav. viv. Epic., 1006E11-

F1). «Dos veces es imposible nacer; y no se puede vivir eternamente». 
10 Esta sentencia suscita dificultades de diverso tipo. Se sigue la corrección del indicativo ζηλούμεθα del 

manuscrito por el subjuntivo eventual ζηλώμεθα, e interpretamos que la negación ἄν τε μή alcanza a 

ambos verbos de la prótasis [Nota del editor de griego]. 



253 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Honremos las costumbres (῎Ηθη) como si fueran propias de nosotros mismos, ya sea 

que tengamos cosas buenas y seamos envidiados por los demás o no; de igual manera 

debemos hacerlo con los de nuestros prójimos, siempre que sean razonables 

(ἐπιεικεῖς). 

 

Cfr. Bignone (1920), App. 263 ss; Thomas (1892: 25). 

 

SV16  

Οὐδεὶς βλέπων τὸ κακὸν αἱρεῖται αὐτό, ἀλλὰ δελεασθεὶς  

ὡς ἀγαθῷ πρὸς τὸ μεῖζον αὐτοῦ κακὸν ἐθηρεύθη. 

 

1 βλέκτων V corr. Wotke. 

2 ἀγαϑῷ Thomas (1892: 26), ἀγαϑῶ πρὸς τὸ V, ἀγαϑὸν προσὸν Us., ἀγαϑῶν προσόντων Go. 

 

Nadie elige el mal al verlo como tal, sino que, engañado (δελεασθεὶς) como si fuera 

un bien, es atrapado (cazado, ἐθηρεύθη) por un mal mayor que ese. 

 

Aristocl. Eusebii praep. ev. XIV XXI 4 [186 Arr. 442 Us.]: 

ἄμεινόν ἐστιν ὑπομεῖναι τούσδε  

τινὰς τοὺς πόνους, ὅπως ἡσϑῶμεν1 

ἡδονὰς μείζους συμφέρει τῶνδέ 

τινων ἀπέχεσθαι τῶν ἡδονῶν, ἵνα 

μὴ ἀλγῶμεν ἀλγηδόνας χαλεπω- 

τέρας. 

 

1 ἡἠσϑθῶμεν Us., ἡσθείημεν libri. 

 

Es mejor soportar ciertos dolores para experimentar mayores placeres. Es conveniente abstenerse de 

ciertos placeres para no experimentar dolores más intensos. 

 

Arr. n. [4] 129 4 ss.; Cicerón, de fin. I 10 33. 14 47, y cuánto señaló sobre la interpretación exacta del 

error teórico en el sistema epicúreo Diano (1941: 29 ss. y sobre todo 1942 41 ss.). 

 

SV17  

Οὐ νέος μακαριστὸς ἀλλὰ γέρων βεβιωκὼς καλῶς ὁ γὰρ  



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    254 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

νέος ἀκμῇ πολὺς ὑπὸ τῆς τύχης ἑτεροφρονῶν πλάζεται ὁ δὲ  

γέρων καθάπερ ἐν λιμένι τῷ γήρᾳ καθώρμικεν τὰ πρότερον  

δυσελπιστούμενα τῶν ἀγαθῶν ἀσφαλεῖ κατακλείσας χάριτι. 

 

17. El texto de esta sentencia fue corregido de diversas maneras, pero Bignone lo devolvió a la lección 

original. 

 

1 νέος <ἐν> ἀκμῇ Bailey: νέος ἀκμὴν Crönert: ἔντος ἀκμῆς Usener πολλὰ Hartel.  

2 ἑτεροφρονῶν ἐ ἅ. λ. equivalente de ἀλλοφρονῶν: cfr. Demócrito FVS II 109 10. 116 30. 

4 χάρακι Hartel. 

4 Para el valor de la χάρις cfr. 39. 55; n. [4] 1227. 

 

No es digno de ser felicitado el joven, sino el anciano que ha vivido bien. Porque el 

joven, en plena vitalidad, es moldeado por la fortuna que lo lleva a cambiar de parecer; 

en cambio, el anciano, como quien ha echado anclas en el puerto de la vejez, ha 

asegurado con gratitud (χάριτι) los bienes que antes parecían inalcanzables. 

 

SV18  

Ἀφαιρουμένης προσόψεως καὶ ὁμιλίας καὶ συναναστροφῆς ἐκλύεται τὸ ἐρωτικὸν 

πάθος.  

 

1 πρὸς ὄψεως V.  

 

Cuando se elimina la apariencia, la conversación y la interacción, se disuelve la pasión 

erótica. 

 

SV19  

Ὁ τοῦ γεγονότος ἀμνήμων ἀγαθοῦ γέρων τήμερον γεγένηται. 

 

<Ὁ> τοῦ add. Gomperz ἀμνημονῶν Wilamowitz ἀγαθὸς V: ἀγαθοῦ.  

corr. Hartel τήμερον V: αὐθημερόν coni. Usener . 

 



255 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

El sabio (ἀγαθοῦ γέρων11) que olvida lo bueno que ha sucedido, hoy ha dejado de 

serlo. 

 

Cfr. 35. 75; Theocr. XII 2. Para el sentido de esta sentencia cfr. Diano (1946a ad loc.). 

 

SV20 (= MC XXIX) 

Τῶν ἐπιθυμιῶν αἱ μέν εἰσι φυσικαὶ καὶ ἀναγκαῖαι, αἱ δὲ φυσικαὶ μὲν οὐκ ἀναγκαῖαι 

δὲ, αἱ δὲ οὔτε φυσικαὶ οὔτε ἀναγκαῖαι ἀλλὰ παρὰ κενὴν δόξαν γινόμεναι.  

 

De los deseos (ἐπιθυμιῶν), algunos son naturales y necesarios (φυσικαὶ καὶ 

ἀναγκαῖαι); otros son naturales pero no necesarios (φυσικαὶ μὲν οὐκ ἀναγκαῖαι δὲ); y 

otros no son ni naturales ni necesarios (οὔτε φυσικαὶ οὔτε ἀναγκαῖαι), sino que surgen 

de una vana opinión (παρὰ κενὴν δόξαν). 

 

SV21  

Οὐ βιαστέον τὴν φύσιν ἀλλὰ πειστέον· πείσομεν δὲ τὰς ἀναγκαίας ἐπιθυμίας 

ἐκπληροῦντες, τάς τε φυσικὰς ἂν μὴ βλάπτωσι, τὰς δὲ βλαβερὰς πικρῶς 

ἐλέγχοντες.  

 

1 πιστέον V πείσομεν V: πεισόμεθα Bailey τὰς <τ’> Usener. 

 

No hay que forzar a la naturaleza, sino persuadirla; y la persuadiremos satisfaciendo 

los deseos necesarios, cumpliendo los naturales siempre que no causen daño, y 

reprimiendo con severidad los perjudiciales. 

 

Cfr. Diano (1935: 84 ss.); Bignone (1920 y 1936a: I 394). 

 

SV22 (= MC XIX) 

Ὁ ἄπειρος χρόνος καὶ ὁ πεπερασμένος ἴσην ἔχει τὴν ἡδονὴν, ἐάν τις ὀρθῶς αὐτῆς τὰ 

πέρατα καταμετρήσῃ τῷ λογισμῷ. 

 

 
11 Literalmente: El anciano bueno. Describe a una persona mayor que, por sus acciones o carácter, es 

considerado virtuoso o sabio. 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    256 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

1 ὀρθῶς om. Diógenes Laercio 2 καταμητρήσῃ V. 

 

El tiempo indeterminado (ἄπειρος) y el tiempo limitado tienen el mismo placer, si 

alguien mide correctamente sus límites con el razonamiento. 

 

SV23  

Πᾶσα φιλία δι ̓ ἑαυτὴν ἀρετή·ἀρχὴν δὲ εἴληφεν ἀπὸ τῆς ω ̓φελείας.  

 

αἱρετή corr. Usener: ἀρετή V.  

 

Toda amistad es una virtud deseada por sí misma, pero su origen proviene de la 

utilidad. 

 

Cfr. Arr. n.[1] 120b 3 ss.; Cicerón, de fin. I 20 69, todos estos textos repiten el concepto expresado aquí. 

Sobre la doctrina cfr. Bignone (1936a: II 287 ss.) que cita a Juan Estobeo II 7 p. 120 15 y ss. W. aunque 

incluso en este caso quizás Bignone exageró al creer que podía ver en esta frase una respuesta polémica 

de Epicuro a la doctrina de los peripatéticos para quienes πᾶσαν (scil. φιλίαν) δι᾽ αὑτὴν αἱρετὴν 

ὑπάρχειν, καὶ μὴ μόνον διὰ τὰς χρείας (Juan Estobeo loc. cit.). Es muy cierto que el tono de esta frase es 

polémico, la oposición μέν … δέ me parece que lo presupone claramente, pero no se puede estar seguro 

de la paternidad epicúrea de estas palabras cuando Cicerón en de fin. I 20 69 y II 26 82 dice que algunos 

epicúreos recientes (y en II 26 82 especifica: «nunquam dictum ab ipso illo [scil. Epicuro] quod sciam») 

temiendo, tras los ataques polémicos de otras escuelas, destruir el ideal de la amistad, se había limitado 

el valor del elemento utilitario, cuya importancia había sido proclamada sin reservas por Epicuro, en el 

primer momento del surgimiento de ese sentimiento: «primo utilitatis causa amicum expeti, cum autem 

usus accessisset, tum ipsum amari per se, etiam amissa spe voluptatis»; al leer este testimonio de Cicerón uno 

no puede dejar de pensar precisamente en el tono de nuestra frase, que suena en parte como una 

concesión, en parte como una respuesta polémica a un punto de vista opuesto. Si comparamos entonces 

las palabras de Cicerón con las de la máxima: «primo utilitatis causa amicum expeti» — ἀρχὴν … εἴληφεν 

ἀπὸ τῆς ὠφελείας; «tum ipsum amari per se» —aunque sólo sea por las palabras, vemos que la 

correspondencia verbal también es perfecta. 

No sólo eso, sino que si nos preguntamos qué valor puede tener el adjetivo πᾶσα colocado antes de 

φιλία en nuestra frase, nos damos cuenta de que puede adquirirlo no sólo si la frase se entiende como 

respuesta al πᾶσα φιλίας… κτλ de los peripatéticos conservados por Stobeo, pero también a un 

enunciado de tipo estoico (DL VII 124 = SVF III 361): δι᾽ αὑτὸν αἱρετὸν τὸν φίλον … καὶ τὴν πολυφιλίαν 

ἀγαϑόν: la expresión πᾶσα φιλία adquiere un significado también entendido como una concesión a la 

πολυφιλία que los estoicos oponían al sentimiento epicúreo de amistad, en un intento de destacar cuán 

estrecho el egoísmo podría aparecer en él. No se trata, pues, de una oposición entre peripatéticos y 



257 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Epicuro, como quería Bignone, sino, digamos mejor, peripatéticos, Stoa-κῆπος; y si del testimonio de 

Cicerón se deduce como consecuencia necesaria negar a Epicuro la paternidad de esta frase así como de 

otras, no hay problema: en compensación, se habrá adquirido un elemento que puede servir para hacer 

historia de la doctrina epicúrea, y este no es un resultado despreciable. En los dos lugares del de fin. de 

Cicerón. Hirzet (1877-1883: I 169 ss.), también había llamado su atención sobre la obra de Cicerón que 

hemos citado en un esfuerzo por validar su convicción, en nuestra opinión muy correcta, de que la 

escuela epicúrea no estaba inmovilizada por un dogmatismo doctrinal tan exasperado como para 

impedir cualquier desarrollo. 

 

SV24  

Ἐνύπνια οὐκ ἔλαχε φύσιν θείαν οὐδὲ μαντικὴν δύναμιν, ἀλλὰ γίνεται κατὰ ἔμπτωσιν 

εἰδώλων.  

 

Los sueños no tienen una naturaleza divina ni capacidad profética, sino que surgen 

debido a la irrupción de imágenes (εἰδώλων)12. 

 

Cfr. Arr. n. [2] 66 schol. y Note ad loc. 

 

Scholia in Aesch. Prom. 624 [187 Arr. 395 Us.]: 

᾿Επικούρειόν ἐστι δόγμα ἀναιροῦν 

τὴν μαντικήν᾽ εἱμαρμένης γάρ, φησί, 

πάντα κρατούσης πρὸ καιροῦ λε- 

λύπηκας (εἰπὼν τὴν συμφοράν), ἣ 

χρηστόν τι εἰπὼν τὴν ἡδονὴν ἐξέ- 

λυσας. λέγουσι δὲ ὅτι καὶ ' ἃ δεῖ 

γενέσϑαι, ταῦτα καὶ γενήσεται᾽. 

 

Epicúrea es la doctrina que destruye la adivinación: si la necesidad lo domina todo, te entristeces 

antes de tiempo prediciendo una desgracia, o, prediciendo algo agradable, te privas de la alegría; 

también dicen: «lo que tiene que suceder, eso sucederá». 

 

 
12 Se refiere a que los sueños son producidos por «irrupción de imágenes» mediante la aparición o 

entrada de imágenes (ἰδώλων), que pueden ser entendidas como representaciones sensoriales o 

mentales. 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    258 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

Cfr. los demás textos reportados por Usener bajo el n. 395: Aecio V 12, 415 D.; Cicerón, de n. d. II 65 

162; Cicerón, de div. 1 35; Cicerón, de div. 11 17 40; Orígenes, contra Celsum VII 3, 154 25 ss. Koersch.; 

Luciano, Alex. 17. 25. 61. 

Sobre la doctrina epicúrea contra la adivinación cfr. Diano (1935: 237). 

 

Cfr. Porfirio, ad Marc. 28, 292 14 N.2 [188 Arr. 479 Us.]: 

πολλοὲ τοῦ πλούτου τυχόντες οὐ 

τὴν ἀπαλλαγὴν τῶν κακῶν εὗρον 

ἀλλὰ μεταβολὴν μειζόνων. 

 

Muchos, al obtener riqueza, no han encontrado la liberación de los males, sino un cambio hacia males 

mayores. 

 

Cfr. Porfirio, ad Marc. 27, 291 23 N. 2 [189 Arr. 471 Us.]: 

οὐ σπάνιόν γε εὑρεῖν ἄνθρωπον 

πρὸς τὸ τῆς φύσεως τέλος {πενήτα) 

καὶ πλούσιον πρὸς τὰς κενὰς δόξας · 

οὐδεὶς γὰρ τῶν ἀφρόνων οἷς ἔχει 

ἀρκεῖται, μᾶλλον δὲ οἷς οὐκ ἔχει 

ὀδυνᾶται. ὥσπερ οὖν οἱ πυρέσσοντες 

διὰ καχοήϑειαν τῆς <νόσου> ἀεὶ 

διψῶσι καὶ τῶν ἐναντιωτάτων ἐπι- 

ϑυμοῦσιν, οὕτω καὶ οἱ τὴν ψυχὴν 

κακχῶς ἔχοντες διακειμένην πένονται 

πάντων ἀεὶ καὶ εἰς πολυτρόπους 

ἐπιϑυμίας ὑπὸ λαιμαργίας ἐμπί- 

πτουσιν. 

 

No es raro encontrar a un hombre que, en relación con el fin de la naturaleza, sea pobre, y en relación 

con las vanas opiniones, rico. Pues nadie de los insensatos se satisface con lo que tiene, sino que más 

bien sufre por lo que no tiene. Así como los febrilmente enfermos, debido al malestar de la enfermedad, 

siempre tienen sed y desean lo opuesto a lo que les haría bien, de igual manera aquellos que tienen la 

mente mal dispuesta sufren siempre por todo y caen en deseos variados y en tentaciones de gula. 

 

DO LX [190 Arr.]: 

[τοῖς ἀνθρώποις οὐ μᾶλ-] 

[λον συμφέρει ὁ παρὰ τὴν] 

φύσιν πλοῦτο[ς] ἢ ὕδωρ ἀν- 



259 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

γείῳ τινὲ πλήρει· [ἀμφότερα] 

περιρεῖν ἔξωϑεν [ἀπολη-] 

πτέον13. 

 

Por lo tanto, aquel que sigue la naturaleza y no las vanas opiniones es autosuficiente en todo. Porque, 

en relación con lo que es suficiente para la naturaleza, toda posesión es riqueza, pero en relación con los 

deseos indefinidos, incluso la riqueza más grande es pobreza. 

 

Séneca, ep. 16 7 [192 Arr. 201 Us.]:  

ab Epicuro dictum est: si ad naturam vives nunquam eris pauper; si ad opiniones nunquam eris dives. 

 

Ya lo dijo Epicuro: si vives según los dictados de la naturaleza, nunca serás pobre. Si según las 

opiniones nunca serás rico. 

 

Clemente de Alejandría, Stromata VI 2, 441 18 ST. [193 Arr. 476 Us.]: 

᾿Επίκουρος… φησί’ πλουσιώ- 

τατον αὐτάρκεια πάντων. 

 

Epicuro dice: la autosuficiencia (αὐτάρκεια) es la mayor de las riquezas. 

 

Cfr. Porfirio, ad Marc. 28, 292 18 N.2; Séneca, ep. 27 9. 

 

Séneca, ep. 4 10 [194 Arr. 477 Us.]: 

 

magnae divitiae sunt lege naturae composita paupertas. Lex autem illa naturae scis quos nobis terminos 

statuat: non esurire non sitire non algere. 

 

Las grandes riquezas comparadas con la ley de la naturaleza son pobreza. Sabéis qué finalidad 

establece esa ley de la naturaleza para nosotros: no tener hambre, no tener sed, no tener frío. 

 

Cfr. Lucrecio, De rerum natura V 1117; Horacio, Carm. II 16 13, Ep. I 10 39, Sat. II 21 [477 Us.] 

Séneca, ep. 2 5 [195 Arr. 475 Us.]:  

hodiernum hoc est quod apud Epicurum nactus sum... honesta res est laeta paupertas, illa vero non est 

paupertas si laeta est: non qui parum habet, sed qui plus cupit pauper est. 

 

 
13 ἀποληπτέον Diano, ὑποληπτέον William. Al contrario, está íntegro según Bignone (1920: 190). 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    260 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

esto es lo que encontré hoy en Epicuro… La pobreza feliz es una cosa honorable, pero esa no es 

pobreza si es feliz: no es pobre quien tiene poco, sino quien desea más. 

 

Cicerón, de fin. II 28 90 [196 Arr. 468 Us.]: 

sapientem locupletat ipsa natura, cuius divitias Epicurus parabilis esse docuit. 

 

La naturaleza enriquece al sabio por sí misma, y Epicuro enseñó que sus riquezas se pueden obtener 

fácilmente. 

 

Körte atribuyó esta máxima a Metrodoro (fr. 47). Sobre la pertenencia a la epístola a los filósofos de 

Mitilene, cfr. Bignone (1936a: II 110 ss.; 309). 

 

Literalmente (sec. Diano): «incluso el amor (scil. de la amistad) debe ponerse en riesgo por el bien de 

la amistad». Por la expulsión de uno de los dos χάριν véase Barey Festugière Dieux 59, para el 

mantenimiento Bignone (1920: ad loc.; 1936a: II 300) y Diano (1946a). 

 

SV25 

Ἡ πενία μετρουμένη τῷ τῆς φύσεως τέλει μέγας ἐστὶ πλοῦτος· πλοῦτος δὲ μὴ 

ὁριζόμενος μεγάλη ἐστὶ πενία. 

 

1 μητρουμένη V ἐστί edd.: ἐπὶ V. 

 

La pobreza medida según el fin de la naturaleza es una gran riqueza; pero la riqueza 

no limitada es una gran pobreza. 

 

SV26  

Δεῖ διαλαβεῖν ὅτι καὶ ὁ πολὺς λόγος καὶ ὁ βραχὺς εἰς τὸ αὐτὸ συντείνει. 

 

2 συντίνει V corr. Hartel. 

 

Es necesario entender que tanto el discurso largo como el breve convergen en lo 

mismo14. 

 

 
14 Cfr. Platón, Protágoras 349a-b. Sócrates afirma que un buen discurso puede ser tanto largo como breve. 



261 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

SV27 

Ἐπὶ μὲν τῶν ἄλλων ἐπιτηδευμάτων μόλις τελειωθεῖσιν ὁ καρπὸς ἔρχεται, ἐπὶ δὲ 

φιλοσοφίας συντρέχει τῇ γνώσει τὸ τερπνόν οὐ γὰρ μετὰ μάθησιν ἀπόλαυσις, ἀλλὰ 

ἅμα μάθησις καὶ ἀπόλαυσις. 

 

1-2 ἐπὶ δὲ edd.: Ἐπὶ δὲ V. 

2 μάθησιν Wotke: μάθησις V. 

 

En lo que respecta a las demás actividades, apenas se alcanza la perfección, el fruto 

llega con dificultad, pero en la filosofía, el placer corre paralelo al conocimiento; pues 

no hay disfrute separado del aprendizaje, sino que el aprendizaje y el disfrute se dan 

simultáneamente. 

 

SSVV28 y 29 

El manuscrito distribuye el contenido de ambas sentencias de manera diferente que 

los editores. Atribuye a SV28 las palabras iniciales de SV29 (destacadas en negrita) de 

la siguiente manera: 

 

SV2815 

Οὔτε τοὺς προχείρους εἰς φιλίαν οὔτε τοὺς ὀκνηροὺς δοκιμαστέον·δεῖ δὲ καὶ 

παρακινδυνεῦσαι χάριν χάριν φίλιας. 

 

2 χάριν secl. Bailey et Long y Sedley. 

 

No se deben probar a los que son propensos a la amistad, ni a los que son indecisos; es 

necesario también arriesgarse por el disfrute de la amistad. 

 

SV29  

Παρρησίᾳ γὰρ ἔγωγε χρώμενος φυσιολόγῳ χρησμῳδεῖν τὰ συμφέροντα πᾶσιν 

ἀνθρώποις μᾶλλον ἂν βουλοίμην, κἂν μηδεὶς μέλλῃ συνήσειν, ἢ συγκατατιθέμενος 

ταῖς δόξαις καρποῦσθαι τὸν πυκνὸν παραπίπτοντα παρὰ τῶν πολλῶν ἔπαινον. 

 
15 En la versión del códice la primera línea de XV29 aparecía como última de SV28, lo que hacía que la 

sentencia careciera de sentido. La conjetura de Usener, χρησμῳδεῖν a partir de χρησμῶ y Δεῖ, permitió́ 

incorporar a SV29 la parte final de SV28 y editar las sentencias tal como habitualmente se realiza. 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    262 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

 

1 φυσιολογῶν Usener: φυσιολογῶ V: φυσιολόγῳ Crönert χρησμῳδεῖν Usener: χρησμῶ:- Δεῖ V. 

 

En verdad, yo preferiría usar la franqueza para, como un filósofo de la naturaleza 

(φυσιολόγῳ), anunciar los beneficios para todos los hombres, aunque nadie estuviera 

dispuesto a aceptar mis palabras, que ceder a las opiniones populares y disfrutar del 

reconocimiento que viene de ser elogiado por muchos. 

 

Acerca de esta imagen de profetizar cfr. Bignone (1936a: II 166 n. 1). 

 

Cfr. Séneca, ep. 11 8 [197 Arr. 210 Us.]: 

aliquis vir bonus nobis deligendus est ac semper ante oculos habendus, ut sic tamquam illo spectante vivamus 

et omnia tamquam illo vidente faciamus. hoc Epicurus praecepit. 

 

Debe ser elegido un hombre bueno para nosotros y siempre tenerlo ante nuestros ojos, para que así 

vivamos como si él nos estuviera observando y hagamos todo como si él nos estuviera viendo. Esto lo 

enseñó Epicuro. 

 

Séneca, ep. 25 5 [198 Arr. 211 Us.): 

Epicurus … sic fac omnia, inquit, tamquam specltet Epicurus. 

 

Epicuro dice: haz todas las cosas como si Epicuro te estuviera observando. 

 

Un concepto similar también se puede encontrar entre los estoicos: SVF I 69 n. 319. 136 n. 612. 

 

Cfr. Porfirio, ad Marc. 30, 293 12 N.2 [199 Arr. 200 Us.]: 

ἀφυσιολόγητον μηδὲν ἡγοῦ βοώσης 

τῆς σαρκὸς βοᾶν τὴν ψυχὴν· σαρκὸς 

δὲ φωνή· μὴ πεινῆν, μὴ διψῆν, μὴ 

ῥιγοῦν· καὶ ταῦτα τὴν ψυχὴν1 χα- 

λεπὸν μὲν κωλῦσαι, ἐπισφαλὲς δὲ 

παρακοῦσαι τῆς παραγγειλάσης φύ- 

σεως αὐτῇ διὰ τῆς προσφυοῦς 

αὑτῇ2 αὐταρκείας χκαϑ' ἡμέραν. 

 



263 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

No consideréis antinatural que, cuando la carne clama, también lo haga la mente. 

La carne clama: no tener hambre, no tener sed, no sentir frío. Es difícil para la mente 

reprimir esto, pero por otro lado, es peligroso para la mente no prestar atención a la 

advertencia que la naturaleza le ha hecho clara, en esa autosuficiencia que se contenta 

día a día, y que es completamente acorde con su ser3. 

 

1 τὴν ψυχὴν Πυτί, τῇ ψυχῇ Us.: lect. trad. def. Diano (1946: 140).  

2 αὑτῇ Diano (1946: 140), αὑτῇ libri. 

3 da «e d'altra parte» al final informo de la traducción de Diano (1935: 262 n. 1) a lo que también me 

remito para la interpretación. El pasaje, que Porfirio relata sin citar la fuente, puede suponerse con toda 

probabilidad que es de Epicuro comparándolo con esta SV XXXIII e con otro texto: Clemente de 

Alejandría, Stromata II 21, 181 Sr. (602 Us.); Séneca, ep. 4 10 (p. 161 13 Us.); el significado preciso del 

último período, oscuro en Porfirio, puede entenderse a través de Cicerón, Tusculanae Disputationes V 35 

102: «et cotidie (καϑ' ἡμέραν) nos ipsa natura admonet quam paucis, quam parvis rebus egeat, quam vilibus» 

(προσφυοῦς …, αὐταρκείας). Cfr. Lucrecio, De rerum natura II 16; Juan Estobeo III XVII 33. 34 H. 

Para la idea de la igualdad de los sabios con los dioses cfr. Arr. n. [4] 135 7; Aet. Varia Hist. IV 13; 

Juan Estobeo III XVII 29 H.; Cicerón, de fin. II 27 88; Arr. n. [21. 2] Séneca, ep. 25 4. 

 

Plutarco, contra Ep. beat. 1091 b [200 Arr. 423 Us.]: 

τὸ γὰρ ποιοῦν φησίν (᾿Eπίκ.) ἀνυ- 

πέρβλητον γῆϑος τὸ παρ᾽ αὐτὸ1 

πεφυγμένον μέγα κακόν καὶ αὕτη 

φύσις ἀγαϑοῦ, ἄν τις ὀρθῶς ἐπι- 

βάλῃ, ἔπειτα σταϑῇ, καὶ μὴ κενῶς 

περιπατῇ περὶ ἀγαϑοῦ ϑρυλῶν. 

 

Lo que da mayor alegría, dice Epicuro, es el hecho de verse liberado de un gran 

dolor en el momento en que esto sucede. Tal es la esencia del bien, si nos formamos 

una idea correcta de él y nos atenemos a ella, en lugar de andar por ahí parloteando 

tontamente sobre el bien. 

 

1 παρ᾽ αὐτὸ libri παρ᾽ αὑτοῦ Reiske, κατ᾽ αὐτὸ Bignone, lect. trad. del. Diano (1942 132 n. 1; 1946a: 

136) coll. Soph. Ant. 392. Diano abordó este fragmento interpretándolo y defendiendo correctamente la 

lección transmitida. Para Bignone la palabra περιπατῇ es un signo seguro de polémica antiaristotélica: 

cfr. RFIC 1916 282 s, y sobre todo Ar. Indice B) b). 

 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    264 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

Ateneo, XII 546 f (cfr. VII 280 a) [201 Arr. 409 Us.]: 

καὶ ὁ ᾿Επίκουρος δέ φησιν' ἀρχὴ καὶ 

ῥίζα παντὸς ἀγαϑοῦ ἡ τῆς γαστρὸς 

ἡδονή· καὶ τὰ σοφὰ καὶ τὰ περιττὰ 

ἐπὶ ταύτην ἔχει τὴν ἀναφοράν. 

 

Y Epicuro dice: el principio y la raíz de todo bien es el placer del vientre16; y también lo que es sabio 

y lo que es excelente tiene referencia en ello. 

 

DO LXI [202 Arr.]: 

τὸ μὲν [ο]ΐμμοι λέ- 

γεῖν συνεπιστε- 

νάζοντα ταῖς ἀλ- 

γηδόσιν ἡ φύσις 

ἡμᾶς ἀναγκάζει, 

τὸ δὲ ἐ[π]ιϑρηνεῖν 

ὅτι μετὰ τῶν ὑ- 

γιαινόντων [καὶ εὖ] 

πραττόϊντων οὐκ ἔσ- 

[τι χαίρειν, παρὰ κε-] 

[νὴν δόξαν γείνεται]. 

 

Gritar «¡ay!» cuando sentimos dolor es un mandato de nuestra naturaleza, pero lamentarnos porque 

no podemos regocijarnos entre los sanos y felices proviene de una opinión vacía. 

 

SV30 (= Metrodoro fr. 53) 

Ἐτοιμάζονται τινες διὰ βίου τὰ πρὸς τὸν βίον, οὐ συνορῶντες ὡς πᾶσιν ἡμῖν 

θανάσιμον ἐγκέχυται τὸ τῆς γενέσεως φάρμακον.17 

 
16 Por «placer del vientre» o del «estomago» Epicuro entendía no tener hambre, sed ni frío, cfr. Diano 

RAL 1936 850-53. 
17 Ἑτοιμάζονταί τινες διὰ βίου τὰ πρὸς τὸν βίον <ὡς> βιωσόμενοι μετὰ τὸ λεγόμενον ζῆν οὐ συνορῶντες 

ὡς πᾶσιν ἡμῖν θανάσιμον ἐγκέχυται τὸ τῆς γενέσεως φάρμακον. Estobeo, Florilegium, III.16.21.2-5. «A 

lo largo de la vida algunos se proveen de medios de vida como si fueran a vivir más allá́ de lo que se 

llama vida, no advirtiendo que a todos se nos ha escanciado el fármaco del nacimiento, que es mortal». 

Εἰσί τινες οἳ τὸν παρόντα μὲν βίον οὐ ζῶσιν, ἀλλὰ παρασκευάζονται πολλῇ σπουδῇ ὡς ἕτερόν τινα 

βίον βιωσόμενοι, οὐ τὸν παρόντα· καὶ ἐν τούτῳ παραλειπόμενος ὁ χρόνος οἴχεται. Estobeo, Florilegium, 

III.16.20.2-5. «Hay quienes no viven la vida presente, sino que se preparan con mucha diligencia, como 

si fueran a vivir alguna otra vida, no la presente. Y el tiempo se marcha desaprovechado en esta 

especulación». 



265 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

A lo largo de la vida, algunos se proveen de medios para vivir sin ver que a todos se 

nos ha escanciado el fármaco del nacimiento, que es mortal. 

 

SV31 (= Metrodoro fr. 51) 

Πρὸς μὲν τἆλλα δυνατὸν ἀσφάλειαν πορίσασθαι, χάριν δὲ θανάτου πάντες 

ἄνθρωποι πόλιν ἀτείχιστον οἰκοῦμεν.18 

 

En lo que respecta a los demás asuntos, es posible obtener seguridad, pero en cuanto 

a la muerte, todos los seres humanos no tenemos defensa.19 

 

SV32  

Ὁ τοῦ σοφοῦ σεβασμὸς ἀγαθὸν μέγα τῷ σεβομένῳ ἐστί. 

 

σεβασμὸς ἀγαθὸν μέγα τῷ σεβομένῳ Usener: σεβαστὸς ἀγαθῶν μετὰ τῶν 

σεβομένων V: σεβαστὸς <λόγος> ἀγαθὸν μέγα τῶν σεβομένων Bignone: σεβαστὸς 

<αἰὼν> vel <βίος> Thomas (1892). 

 

El respeto hacia el sabio es un gran bien para quien lo respeta. 

 

SV33  

Σαρκὸς φωνὴ τὸ μὴ πεινῆν, τὸ μὴ διψῆν, τὸ μὴ ῥιγοῦν·ταῦτα γὰρ ἔχων τις καὶ ἐλπίζων 

ἕξειν κἂν <Διὶ> ὑπὲρ εὐδαιμονίας μαχέσαιτο.20 

 

2 κἂν <Διὶ> Hartel: καὶ V. 

 

 
18 La sentencia es citada por Estobeo quien la atribuye a Metrodoro. Estobeo, Florilegium, 4.51.32.1-4 (fr. 

51 ed. Körte). 
19 Literalmente habitamos una ciudad sin murallas (πόλιν ἀτείχιστον οἰκοῦμεν). 
20 ἔλεγε δὲ ἑτοίμως ἔχειν καὶ τῷ Διὶ ὑπὲρ εὐδαιμονίας διαγωνίζεσθαι, μάζαν ἔχων καὶ ὕδωρ. Eliano, 

Varia Historia, 4.13.2-4. «[Epicuro] decía que tranquilamente podía competir incluso con Zeus en 

felicidad, teniendo pan y agua».  

panem et aquam natura desiderat. Nemo ad haec pauper est, intra quae quisquis desiderium suum clusit cum 

ipso Iove de felicitate contendat. Séneca, Epístolas Morales a Lucilio, XXV.4.4-6; cfr. también ibid., 4,10.3-5 y 

119,7.1- 2. «La naturaleza desea pan y agua. Nadie es pobre en estas cosas; cualquiera que limite a ello 

su deseo puede competir en felicidad con el mismo Júpiter». 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    266 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

La voz de la carne es no tener hambre, no tener sed, no sentir frío; pues quien posee 

estas cosas y espera tenerlas, lucharía incluso contra Zeus por la felicidad. 

 

SV34  

Οὐχ οὕτως χρείαν ἔχομεν τῆς χρείας παρὰ τῶν φίλων  

ὡς τῆς πίστεως τῆς περὶ τῆς χρείας. 

 

1 Diano ins. <τῆς> παρὰ τῶν φίλων. 

 

No tenemos necesidad de los bienes de los amigos tanto como necesitamos la 

confianza de su ayuda. 

 

Sobre la amistad cfr. SV: 23. 28. 39. 52. 56-57. 61. 66. 78. 

 

SV35  

Οὐ δεῖ λυμαίνεσθαι τὰ παρόντα τω ͂ν ἀπόντων ἐπιθυμίᾳ, ἀλλ ̓ ἐπιλογίζεσθαι ὅτι καὶ 

ταυ ͂τα τω ͂ν ευ ̓κταίων ἦν. 

 

No hay que despreciar las cosas presentes por el deseo de las ausentes, sino considerar 

que también ellas formaron parte de lo deseado. 

 

SV36 (= Hermarch.) 

Ὁ Ἐπικούρου βίος τοῖς τῶν ἄλλων συγκρινόμενος ἕνεκεν ἡμερότητος καὶ αὐταρκείας 

μῦθος ἂν νομισθείη.  

 

Comparada con la de los demás, la vida de Epicuro, por su serenidad y autosuficiencia, 

podría considerarse un mito. 

 

SV37  

Ἀσθενὴς ἡ φύσις ἐστὶ πρὸς τὸ κακόν οὐ πρὸς τὸ ἀγαθόν ἡδοναῖς μὲν γὰρ σῴζεται, 

ἀλγηδόσι δὲ διαλύεται. 

 



267 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

La naturaleza es débil frente al mal, no frente al bien; pues con los placeres se preserva, 

mientras que con los dolores se descompone. 

 

Sobre la doctrina contenida en esta sentencia cfr. Bignone (1936a: I 346 ss.). 

 

SV38  

Μικρὸς παντάπασιν ᾧ πολλαὶ αἰτίαι εὔλογοι εἰς ἐξαγωγὴν βίου. 

 

1 μικρὸς V, οἰκτρὸς Us.: lect. trad. def. Thomas (1892). 

 

Es completamente insignificante aquel para quien muchas razones justificadas 

conducen a abandonar la vida. 

 

Cfr. Séneca, ep. 24 225 [203 Arr. 496-498 Us.]: 

obiurgat Epicurus non minus cos qui mortem concupiscunt quam eos qui timent, et ait: ridiculum est currere 

ad mortem taedio vitae, cum genere vitae ut currendum ad mortem esset effeceris. item alio loco dicit: quid tam 

ridiculum quam adpetere mortem, cum vitam inquietam tibi feceris metu mortis? his adicias et illud eiusdem notae 

licet: tantam hominum imprudentiam esse, immo dementiam, ut quidam timore mortis cogantur ad mortem. 

 

Epicuro se opone tanto a los que desean la muerte como a los que la temen, y dice: es ridículo 

precipitarse hacia la muerte por aburrimiento de la vida, cuando por vuestro modo de vivir habéis 

hecho necesario precipitaros hacia la muerte. Así mismo, en otro lugar dice: ¿Qué hay de ridículo en 

buscar la muerte cuando uno ha hecho miserable su vida por miedo a la muerte? Añádase a esto, en el 

mismo sentido, aunque más fuerte: «es tan grande la imprudencia de los hombres, incluso diría que es 

locura, que algunos, por el miedo a la muerte, se ven forzados a morir». 

No se trata de que el sabio, cuando llega el momento oportuno, no sepa también morir, sino que 

siguiendo el sistema ético epicúreo las causas por las cuales el sabio se ve obligado a buscar la muerte 

se reducen enormemente. ¿Por qué más bien Séneca, citando a Epicuro, puede decir que algunos 

hombres, precisamente por miedo a la muerte, se suicidan?, han investigado Bignone (1915: 535) y 

Diano (1942: 138 ss.). El miedo a la muerte no es otra cosa que la otra cara del deseo infinito de gozar, 

en la necia creencia de que más tiempo puede hacer mayor el placer, de modo que algunos, incapaces 

de soportar la visión del tiempo que pasa y se lleva consigo su posibilidad de gozando indefinidamente 

prefieren procurarse la muerte: cfr. Arr. n. [5] XIX. XX y Notas ad loc. 

 

 

 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    268 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

SV39  

Οὔθ ̓ ο ̔ τὴν χρείαν ἐπιζητῶν διαπαντὸς φίλος, οὔθ ̓ ο ̔ μηδέποτε συνάπτων ο ̔ μὲν γὰρ 

καπηλεύει τῇ χάριτι τὴν ἀμοιβήν, ὁ δὲ ἀποκόπτει τὴν περὶ τοῦ μέλλοντος 

ευ ̓ελπιστίαν. 

 

1 βιαπαντὸς V συνάπτων sc. τῇ φιλίᾳ τὴν χρείαν. 

 

Ni es amigo quien constantemente busca la utilidad, ni quien nunca establece vínculo 

alguno; pues el primero comercia con el favor a cambio de retribución, y el segundo 

elimina la confianza en el futuro. 

 

Cfr. Schmid (1939: XXII 15 ss.); Cicerón, de fin. I 20 67. 

 

SV40  

Ο ̔ λέγων πάντα κατ ̓ ἀνάγκην γίνεσθαι ου ̓δὲν ἐγκαλεῖν ἔχει τῶ ͅ λέγοντι μὴ πάντα 

κατ ̓ ἀνάγκην γίνεσθαι·αυ ̓τὸ γὰρ του ͂τό φησι κατ ̓ ἀνάγκην γίνεσθαι. 

 

Quien dice que todo sucede por necesidad no tiene motivo para reprochar a quien dice 

que no todo sucede por necesidad; porque precisamente eso también, según él, ocurre 

por necesidad. 

 

Cfr. Arr. n. [31. 27 s] y Notas ad loc. 

 

SV41  

Γελᾶν ἅμα δεῖν καὶ φιλοσοφεῖν καὶ οἰκονομεῖν καὶ τοῖς λοιποῖς οἰκειώμασι χρῆσθαι 

καὶ μηδαμῇ λέγειν τὰς ἐκ τῆς ὀργῆς φιλοσοφίας φωνὰς ἀφιέντας. 

 

1 Γελᾶν om. Usener δεῖ Leopold Mnemosyne 1510 67: δεῖν V.  

2 λήγειν Usener: λέγειν V ὀρθῆς Hartel: ὀργῆς V. 

 

Es necesario reír, filosofar, administrar los asuntos del hogar y ocuparse de los demás 

vínculos personales, evitando en todo momento que las palabras de una filosofía 

nacida de la ira se manifiesten. 



269 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

 

Körte atribuye esta frase a Metrodoro (fr. 59). Al lado de este texto debe colocarse Filodoro, 

'Επικοúρου 8 I Vogliano. La lección de r. 3-7 de esta columna han dado lugar a algunas discusiones, 

pero no está claro si se sigue o no a Vogliano (1948: 108 y ss.); según Bignone (1915: 538; 1936a: II 210 n. 

2) la similitud con la sentencia es indudable. Crönert, que no conocía el texto de Filodemo, propuso 

(Crönert, 1906: 421) cambiar γελᾶν por μελετᾶν, pero una digresión de la lectura transmitida ya se 

encuentra en el Journal des Savants de WEIL 1888 659. 

 

SV42  

Ὁ αὐτὸς χρόνος καὶ γενέσεως τοῦ μεγίστου ἀγαθοῦ καὶ ἀπολύσεως <τοῦ κακοῦ>. 

 

ἀπολαύσεως Usener, Bailey, Long y Sedley, Marcovich: ἀπολύσεως <τοῦ κακοῦ> Bignone, 

Arrighetti: ἀπολύσεως V. 

 

El mismo tiempo es tanto el de la generación del mayor bien como el de la liberación 

del mal.21 

 

SV43  

Φιλαργυρεῖν ἄδικα μὲν ἀσεβές, δίκαια δὲ αἰσχρόν·ἀπρεπὲς γὰρ ῥυπαρῶς φείδεσθαι 

καὶ μετὰ τοῦ δικαίου. 

 

2 φείδεσϑαι Wotke coll. Demostenes Orat. 24 172, φειδε… καὶ V. 

 

La avaricia es injusta cuando es inmoral, y vergonzosa cuando es justa; pues es 

inapropiado ser tacaño, incluso cuando se hace conforme a lo justo. 

 

Cfr. Arr. 25 y los textos recogidos en comentario ad loc. 

 

 

 
21 Se sigue la interpretación de Bignone (1920: 156) con la que concuerda también Arrighetti (1960: 149), 

quienes sostienen que se trata de una sentencia contra el punto de vista platónico sobre el placer 

planteado en el Filebo, donde Platón considera el placer como una γένεσις («proceso», «devenir») y, en 

consecuencia, admite la existencia de placeres mixtos (sobre el placer entendido como γένεσις, cfr. 

Platón, Filebo, 53c ss. y, sobre los placeres mezclados con dolor, cfr. Filebo, 46b ss.), es decir, de procesos 

en los cuales el placer puede darse mezclado con el dolor. Lo que concuerda con la Carta a Meneceo 

128.11-129.4. Sobre la cuestión de los placeres intermedios volverán Panecio y Cicerón. 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    270 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

SV44  

Ὁ σοφὸς εἰς τὰ ἀναγκαῖα συγκριθεὶς μᾶλλον παρίσταται μεταδιδόναι ἢ 

μεταλαμβάνειν·τηλικοῦτον αὐταρκείας εὗρε θησαυρόν. 

 

1 συγκλεισθεὶς Gomperz: συγκαθεὶς Usener, Bailey: συγκριθεὶς V παρίσταται V: ἐπίσταται 

Usener. 

 

El sabio, ante las necesidades, se muestra más dispuesto a dar que a recibir; ha 

encontrado un tesoro de tal magnitud en la autosuficiencia. 

 

La sentencia debe colocarse cerca de la 34, ya que esta constituye su complemento necesario. 

 

SV45  

Οὐ κόμπους οὐδὲ φωνῆς ἐργαστικοὺς οὐδὲ τὴν περιμάχητον παρὰ τοῖς πολλοῖς 

παιδείαν ἐνδεικνυμένους φυσιολογία παρασκευάζει, ἀλλὰ σοβαροὺς καὶ αὐτάρκεις 

καὶ ἐπὶ τοῖς ἰδίοις ἀγαθοῖς, οὐκ ἐπὶ τοῖς τῶν πραγμάτων μέγα φρονοῦντας. 

 

1 κομποὺς Horna, Bignone, Arrighetti, Marcovich: κόμπου Bailey, Long y Sedley: κόμπους V, Bollack 

2 ἀλλ’ ἀφόβους Usener: ἀλλ’ ἀθορύβος Gomperz: ἀλλ’ ἀσοβαροὺς Leopold, Long y Sedley: ἀλλὰ 

σοβαροὺς V, Bailey, Arrighetti, Bollack, Marcovich. 

 

El estudio de la naturaleza no la vanagloria, ni los discursos retóricos, ni la enseñanza 

que es apreciada por la mayoría como disputa, sino que esta se caracteriza por la 

seriedad, la autosuficiencia y el enfoque en los bienes propios, sin buscar la grandeza. 

en los asuntos de los demás. 

 

Cfr. Porfirio, ad Marc. 31, 194 5 N.2 [221 Us.]; 

 

Sexto Empírico, adv. math. XI 169 [204 Arr. 219 Us.]: 

Ἐπίκουρος μὲν ἔλεγε τὴν φιίλοσο-  

φίαν ἐνέργειαν εἶναι λόγοις καὶ δια-  

λογισμοῖς τὸν εὐδαίμονα βίον περι- 

ποιοῦσαν. 

 



271 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Epicuro decía que la filosofía es una actividad mediante discursos y razonamientos que produce una 

vida feliz. 

 

Sobre la παιδεία cfr. Sexto Empírico, adv. math. I 1 [227 Us.]. 49; Sobre la divinidad del sabio, que 

siempre y en todas partes permanece coherente consigo mismo, véase Arr. n. [1] 117 [222 Us.]; 

 

Schol. Dionys. Thrac. 108, 27 [205 Arr. 227 b Us.]: 

οἱ μὲν ᾿Επικούρειοι οὕτως ὁρίζον-  

ται τὴν τέχνην τέχνη ἐστὶ μέϑοδος  

ἐνεργοῦσα τῷ βίῳ τὸ συμφέρον. 

 

Los epicúreos definen así el arte: el arte es un método que actúa sobre la vida para lograr lo que es 

conveniente. 

 

Este fragmento refleja la concepción epicúrea del arte o la «téchnē» (en este caso entendida como un 

saber práctico o habilidad), como un conjunto de métodos o herramientas que permiten vivir de manera 

que se maximicen los beneficios y el bienestar. Según Epicuro, el objetivo de cualquier técnica o arte 

debe ser promover una vida más placentera y libre de sufrimiento innecesario, lo cual está en línea con 

su ética del placer moderado y la eliminación del dolor. 

 

DO LVII [206 Arr.]: 

τὸ κεφάλαιον τῆς εὖ-  

δαιμονίας ἣ διάϑε-  

σις, ἧς ἡμεῖς κύριοι.  

χαλεπὸν στρατεία  

κἀν ἑτέρων ἀρχῇ· 

τὸ ῥητορεύειν σφυγμοῦ  

καὶ ταραχῆς γέμον1  

εἰ πεῖσαι δύναται. τί οὖν  

μεταδιώκομεν πρᾶ-  

[ἐ]ξουσίαν2 ἔχουσιν ἄλλοι; 

 

1 ταραχῆς γέμον: cfr. Arr. n. [5] XVII; Philo legis alleg. III 54 (p. 356 16 Us.)  

2 ἐξουσία: cir. Filodoro, περί ᾿Επικούρου 6 II 9 ss Vogliano; Bignone (1936a: II 216 n. 1. 217). 

 

El principio de la felicidad es la disposición, sobre la cual somos los dueños. Es difícil luchar bajo el 

mando de otros. El discurso lleno de tensión y perturbación puede, si tiene éxito, inducirnos a la 

persuasión. ¿Por qué entonces perseguimos lo que otros tienen autoridad para manejar? 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    272 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

 

DO LIX [207 Arr.]: 

οùχ ή φὐσις μíα γε οὗ- 

σα τῶν πáντων εù- 

γενεῖς ἢ δυσγενεῖς  

ἐποíησε, ὰλλ' αí πρά- 

ξεις καì διαθέσεις 

 

No fue la naturaleza, que es la misma para todos, la que hizo a los hombres nobles e innobles, sino 

sus acciones y su disposición interior. 

 

SV46  

Τὰς φαύλας συνηθείας ὥσπερ ἄνδρας πονηροὺς πολὺν  

χρόνον μέγα βλάψαντας τελείως ἐκδιώκωμεν. 

 

1-2 μέγα βλάψαντας Hartel: μεγάλα βλάψαντας Usener: μεταβλάψαντας V. 

2 ἐκδιώκομεν Arrighetti. 

 

Debemos expulsar completamente los malos hábitos, así como a los hombres perversos 

que han causado grandes daños durante mucho tiempo. 

 

SV47 (= Metrodoro fr. 49) 

Προκατείλημμαί σε, ὦ τύχη, καὶ πᾶσαν σὴν παρείσδυσιν ἐνέφραξα, καὶ οὔτε σοὶ οὔτε 

ἀλλῇ οὐδεμίᾳ περιστάσει δώσομεν ἑαυτοὺς ἐκδότους ἀλλ’ ὅταν ἡμᾶς τὸ χρεὼν 

ἐξάγῃ, μέγα προσπτύσαντες τῷ ζῆν καὶ τοῖς αὐτῷ κενῶς περιπλαττομένοις ἄπιμεν 

ἐκ τοῦ ζῆν μετὰ καλοῦ παιῶνος ἐπιφωνοῦντες ὡς εὖ ἡμῖν βεβίωται.22 

 

1 <τὴν> σὴν add. Usener ex Plu. De tranq. an. 476C 4 περιπλεκομένοις Usener: περιπλαττομένοις V 

παιῶνος Usener: πλείονος V. ὑστέραν … προτέρας V, ὑστεραίαν … προτεραίας Us., lect. trad. def. 

Crönert (1906: 421). 

 

 
22 Cicerón cita la primera parte del texto como si fuera de Metrodoro, la sentencia ha sido aceptada como 

del discípulo de Epicuro. El pasaje de Metrodoro que transmite Cicerón dice así: occupavi te […] Fortuna, 

atque cepi omnisque aditus tuos interclusi, ut ad me adspirare non posses (Cicerón, Tusculanae Disputationes, 

V, 27, 79). «Te adelanté, Fortuna, y te capturé, cerrando todos tus accesos, de modo que no pudieras 

aspirar a alcanzarme». 



273 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Estoy lleno de prejuicios frente a la fortuna, bloqueando todo su acceso, y no nos 

rendiremos ante ella ni ante ninguna otra circunstancia. Sin embargo, cuando nos 

guías hacia lo que debemos, escupiendo con desprecio a la vida ya quienes se aferran 

vanamente a Ella, nos marcharemos de la vida proclamando que hemos vivido bien. 

 

SV48  

Πειρᾶσθαι τὴν ὑστέραν τῆς προτέρας κρείττω ποιεῖν, ἕως ἂν ἐν ὁδῷ ὦμεν·ἐπειδὰν 

δ' ἐπὶ πέρας ἔλθωμεν, ὁμαλῶς εὐφραίνεσθαι. 

 

1 ὑστεραίαν τῆς προτεραίας Usener: ὑστέραν τῆς προτέρας V. 

 

Intentar que lo posterior sea mejor que lo anterior, mientras estemos en el camino; pero 

cuando lleguemos al final, alegrarnos juntos. 

 

SV49 (= KΔ XII) 

Οὐκ ἦν τὸ φοβούμενον λύειν ὑπὲρ τῶν κυριωτάτων μὴ εἰδότας τίς ἡ τοῦ σύμπαντος 

φύσις, ἀλλ' ὑποπτεύοντάς τι τῶν κατὰ τοὺς μύθους ὥστε οὐκ ἦν ἄνευ φυσιολογίας 

ἀκεραίους τὰς ἡδονὰς ἀπολαμβάνειν.23 

 

1 οὐκ ἦν Diógenes Laercio (MC12): οὔκουν V εἰδότας V: εἰδότα Usener: κατειδότα Diógenes Laercio 

(MC12) 2 ὑποπτεύοντάς τι Von der Mühll: ὑποπτεύοντά τι Usener ex Diógenes Laercio (MC12): 

ὑποπτευόμενόν τι Bollack (ex codd. BPF de Diógenes Laercio): ὑποπτεύοντι V. 

 

No es posible liberar los temores en las cuestiones fundamentales sin conocer la 

naturaleza del todo; en cambio, se tiene una vaga idea basada en los mitos. Por lo tanto, 

no es posible disfrutar de los placeres de manera íntegra sin una comprensión de la 

filosofía natural. 

 

 

 
23 MC12: Οὐκ ἦν τὸ φοβούμενον λύειν ὑπὲρ τῶν κυριωτάτων μὴ κατειδότα τίς ἡ τοῦ σύμπαντος φύσις, 

ἀλλ' ὑποπτεύοντά τι τῶν κατὰ τοὺς μύθους· ὥστε οὐκ ἦν ἄνευ φυσιολογίας ἀκεραίους τὰς ἡδονὰς 

ἀπολαμβάνειν (Dorandi 2013: 817). «No es posible eliminar el miedo en torno a los asuntos más 

importantes sin conocer la naturaleza del universo, y solamente basándose en conjeturas mitológicas. 

Por ello, no se pueden disfrutar plenamente los placeres sin la filosofía de la naturaleza». 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    274 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

SV50 (= MC VIII) 

Οὐδεμία ἡδονὴ καθ' ἑαυτὴν κακόν ἀλλὰ τὰ ποιητικὰ ἐνίων πολλαπλασίους ὀχλήσεις 

ἐπιφέρει τῶν ἡδονῶν.24 

 

Ningún placer es malo en sí mismo; pero las causas que los producen a veces traen 

consigo perturbaciones mucho mayores que los placeres. 

 

SV51 (Metrodoro cfr.: Vogliano, 1936: 207 ss.). 

Πυνθάνομαί σου τὴν κατὰ σάρκα κίνησιν ἀφθονωτέραν διακεῖσθαι πρὸς τὴν 

ἀφροδίσιον ἔντευξιν σὺ δὲ ὅταν μήτε τοὺς νόμους καταλύῃς μήτε τὰ καλῶς ἔθη 

κείμενα κινῇς μήτε τῶν πλησίων τινὰ λυπῇς μήτε τὴν σάρκα καταξαίνῃς μήτε τὰ 

ἀναγκαῖα καταναλίσκῃς, χρῶ ὡς βούλει τῇ σεαυτοῦ προαιρέσει. ἀμήχανον μέντοι γε 

τὸ μὴ οὐχ ἑνί γέ τινι τούτων συνέχεσθαι ἀφροδίσια γὰρ οὐδέποτε ὤνησεν, ἀγαπητὸν 

δὲ εἰ μὴ ἔβλαψεν.25 

 

1 ἀφθονωτέραν pap. Berol.: ἀφθονο V: ἀφθονώτερον Usener 2 ἀφροδισίων Usener, Von der Mühll, 

Bailey, Marcovich: ἀφροδίσιον V, Bollack εἰ μὴ pap. Berol., Bollack: ὅτε μήτε V: ὅταν μήτε Usener, Von 

der Mühll, Bailey, Marcovich Bailey, Marcovich Berol.: πλησίων V. 

Berol.: καταξαίνῃς V τὰ ἀναγκαῖα κατα (ναλίσκεις s. lin.) γινώσκεις V 5 τὸ Usener: τῷ V, Bollack 

καταλύεις V, Bollack: καταλύῃς Usener, Von der Mühll, ἔθη pap. Berol., coniecerat Hartel: ἔθει V 3 

πλησίον pap. λυπεῖς pap. Berol.: λυπῇς V 4 κατα] ξ [αινε]ις pap. 

 

He oído que la agitación de tu cuerpo, intensa y desbordante, te impulsa hacia los 

encuentros amorosos. Sin embargo, cuando actúas, asegúrate de no romper las leyes 

ni alterar las costumbres que han sido correctamente establecidas, de no causar daño 

 
24 MC8: Οὐδεμία ἡδονὴ καθ' ἑαυτὸ κακόν ἀλλὰ τὰ τινῶν ἡδονῶν ποιητικὰ πολλαπλασίους ἐπιφέρει 

τὰς ὀχλήσεις τῶν ἡδονῶν (Dorandi 2013: 816). «Ningún placer es, en sí mismo, un mal; pero algunos 

de los que producen placer traen consigo molestias mucho mayores que los placeres que generan». 
25 Se considera que la presente sentencia ha sido extraída de una epístola de Metrodoro dirigida a 

Pitocles. La aparición en el Museo de Berlín del papiro 16369 (<https://berlpap.smb.museum/04110/> 

[24/11/2024], editado por Vogliano [1936]; cfr. Bignone [1973, vol. 2: 274] y Bollack [1975: 505-6]), ha 

venido a confirmarlo. El papiro, datado en el siglo II, contiene media docena de sentencias, entre ellas, 

en buen estado de conservación, SV51, la cual se halla encabezada por la típica fórmula de salutación 

con que comenzaban las cartas: Μητρόδωρος Πυθοκλεῖ χαίρειν («Metrodoro saluda a Pitocles»). Será 

oportuno recordar el comentario de Alcifrón (Epistulae, II.2.8; fr. 162 Usener); cfr. la versión en español: 

Alcifrón, Cartas (trad. Elisa Ruiz García). Madrid, Gredos (IV.17.3), refiere que Epicuro consideraba a 

Pitocles un Alcibíades. 

https://berlpap.smb.museum/04110/


275 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

a quienes te rodean, de no malgastar tu cuerpo ni consumir en exceso lo que es 

necesario. De ser así, puedes entregarte a tus inclinaciones como mejor te plazca. No 

obstante, es inevitable que al menos uno de estos aspectos cause alguna forma de 

aflicción. En efecto, los placeres del amor nunca resultan ser completamente 

beneficiosos; lo mejor que podemos esperar es que no nos perjudiquen. 

 

SV52  

Ἡ φιλία περιχορεύει τὴν οἰκουμένην κηρύττουσα δὴ πᾶσιν ἡμῖν ἐγείρεσθαι ἐπὶ τὸν 

μακαρισμόν. 

 

1 ἡ φιλία V: ἡ φιλοσοφία Hartel, Weil: Ἡλίου σφαίρα Usener 2 μακαρισμόν V: μακάριον βίον Weil. 

 

La amistad recorre el mundo, proclamando claramente a todos nosotros despertar a la 

alabanza. 

 

Sobre imágenes y términos del lenguaje de los misterios (ἐγείρεσϑαι, κηρύττουσα, μακαρσιμόν) cfr. 

Festugière Dieux 57 n. 1; a proposito de τέλειος y derivados cfr. Diels ad Filodoro, περί ϑεῶν α 93 n. 1. 

 

SV53  

Οὐδενὶ φθονητέον·ἀγαθοὶ γὰρ οὐκ ἄξιοι φθόνου, πονηροὶ δὲ ὅσῳ ἂν μᾶλλον 

εὐτυχῶσι, τοσούτῳ μᾶλλον αὑτοῖς λυμαίνονται. 

 

2 εὐτυχῶσι Wotke: ἐντυχῶσι V αὐτοῖς V. 

 

No hay que envidiar a nadie; pues los buenos no son dignos de envidia, y los 

malvados, por mucho que tengan éxito, tanto más se perjudican a sí mismos. 

 

Cfr. DO LX 7 [208 Arr.]:  

δυνάμεϑα βλέπειν [ἀϑόρυβοι]1 

καὶ τὰ τῶν ἄλλων κτή[ματα]2 

κἀκείνων γε ἤδεσϑαι [καϑα-} 

ρώτερον ταῖς γὰρ ὀ[ρέξεσι] 

[ταύταις οὐ ταραττόμεϑα]3 

 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    276 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

1 ἀϑόρυβοι Go. 

2 κτήματα Heberdey-Kalinka  

3 ταῖς γὰρ κτλ. Grilli ex apographo Heberdey-Kalinka, τῆς γὰρ ἐ[κείνων ἀγωνίας ἐλεύϑεροί ἐσμεν] William. 

 

Podemos contemplar las riquezas de los demás sin perturbarnos disfrutar de ella 

con mayor claridad, pues estas ansias no nos alteran. 

 

SV54  

Οὐ προσποιεῖσθαι δεῖ φιλοσοφεῖν, ἀλλ' ὄντως φιλοσοφεῖν οὐ γὰρ προσδεόμεθα τοῦ 

δοκεῖν ὑγιαίνειν, ἀλλὰ τοῦ κατ' ἀλήθειαν ὑγιαίνειν. 

 

No se debe fingir filosofar, sino filosofar realmente; pues no necesitamos parecer 

saludables, sino serlo realmente. 

 

La sentencia, que aparece en otras colecciones gnomológicas, ya había sido publicada en la Epicurea 

de Us. bajo el n. 220. Para el contenido, véase. 64 y los textos relatados en loc.54. 

 

SV55  

Θεραπευτέον τὰς συμφορὰς τῇ τῶν ἀπολελυμένων χάριτι καὶ τῷ γινώσκειν ὅτι οὐκ 

ἔστιν ἄπρακτον ποιῆσαι τὸ γεγονός. 

 

1 ἀπολλυμένων Wotke vel Usener, Von der Mühll, Bailey, Arrighetti, Marcovich: ἀπολελυμένων V, 

Bollack 2 γεγονός Usener: γένος V. 

 

Las adversidades deben ser curadas con el recuerdo agradecido de las cosas que han 

desaparecido y con el conocimiento de que no es posible hacer que lo sucedido no haya 

ocurrido. 

 

Cfr. Arr. [17. 19]; Cicerón, de fin. I 17 57. 19 62; Séneca, de benef. III 4 1 [435 Us.]; Plutarco, contra Ep. 

beat. 1099 d [436 Us.]; Plutarco, contra Ep. beat 1091 b [p. 283 20 Us.]; Schmid (1939: XXII 13-15). 

 

SV56-57 

Arrighetti (1960), fusionas las dos sentencias dándole un sentido diferente: «El 

hombre sabio no sufre más si es sometido a tortura que si es sometido a torturar a un 



277 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

amigo, y está dispuesto a morir por él; porque si traiciona a su amigo toda su vida 

quedará trastocada y subvertida por su infidelidad». 

 

Cfr. Arr. n. (5) XXVIII; n. (1) 120 b; Plutarco, adv. Col. 1111b [546 Us.]. 

 

SV56  

Ἀλγεῖ μὲν ὁ σοφὸς οὐ μᾶλλον στρεβλούμενος <ἢ στρεβλουμένου> τοῦ φίλου. 

 

στρεβλούμενος τὸν φίλον V: ἢ στρεβλουμένου τοῦ φίλου cod. palat. gr. 129 Heidelberg: τοῦ φίλου 

Von der Mühll: στρεβλούμενος <αὐτὸς ἢ ὁρῶν στρεβλουμένον> τὸν φίλον suppl. Usener. 

 

El sabio no sufre más si se desvía del camino recto (στρεβλούμενος) que si lo hiciera 

un amigo. 

 

SV57  

ὁ βίος αὐτòς πᾶς δι' ἀπιστίαν συγχυθήσεται καὶ ἀνακεχαιτισμένος ἔσται. 

 

αὐτοῦ V. 

 

Toda su vida se desordenará por la desconfianza y estará completamente trastornada. 

 

SV58  

Ἐκλυτέον ἑαυτοὺς ἐκ τοῦ περὶ τὰ ἐγκύκλια καὶ πολιτικὰ δεσμωτηρίου. 

 

δεσμωτερίου Usener: δεσμωτήρια V. 

 

Es necesario liberarse a sí mismo de la prisión de las ocupaciones cotidianas y de las 

ataduras políticas. 

 

Es la conocida doctrina que se resume en la máxima «vivir escondido»; Son numerosos los textos 

que nos hablan de ello, todos ellos recogidos por Us. ai nn. 7 ss. e 551-60; n. [1] 119 5; Cicerón, ad Att. 

XIV 20 5; Cicerón, ad fam. VII 12 2; Plutarco, adv., Col. 1127 a. d. 1125 c; Plutarco, Praec. san. 135 c; Séneca, 

ep. 90 35; Séneca, de otio 3 2; Plutarco, vita Pyrri. 20 6; Lucrecio, De rerum natura V 1127 ss; Lactancio, div. 

inst. III 17 3. 6; Plutarco, de tranquill. animi 465 f. 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    278 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

SV59  

Ἄπληστον οὐ γαστήρ, ὥσπερ οἱ πολλοί φασιν, ἀλλα δόξα ψευδὴς ὑπὲρ τοῦ γαστρὸς 

ἀορίστου πληρώματος.  

 

1 ἀλλ’ ἡ Diano: ἀλλὰ V 2 <τῆς> γαστρός supplevit Usener. 

 

No es el estómago insaciable, como dicen muchos, sino que es una falsa opinión sobre 

el llenado ilimitado del estómago. 

 

Cfr. Porfirio, ad Marc. 29, 292 22 N.2 [209 Arr. 445 Us.]: 

μηδὲ αἰτιώμεϑα τὴν σάρκα ὡς τῶν 

μεγάλων κακῶν αἰτίαν μηδ᾽ εἰς τὰ 

πράγματα τρέπωμεν τὰς δυσφορίας, 

ἐν δὲ τῇ ψυχῇ τὰς τούτων αἰτίας 

μᾶλλον ζητῶμεν καὶ ἀπορρήξαντες 

πᾶσαν ματαίαν τῶν ἐφημέρων ὄρε- 

ξιν καὶ. ἐλπίδα ὅλοι γενώμεϑα 

ἑαυτῶν. 

 

No culpemos al cuerpo como la causa de los grandes males, ni volvamos a los hechos nuestras 

frustraciones, sino busquemos en la mente las causas de ellas, y al haber despojado toda vana esperanza 

y deseo pasajero, lleguemos a ser completamente dueños de nosotros mismos. 

 

Juan Estobeo III XVII 22 H. [210 Arr. 469 Us.]: 

χάρις τῇ μακαρίᾳ φύσει1 ὅτι τὰ 

ἀναγκαῖα ἐποίησεν εὐπόριστα, τὰ 

δὲ δυσπόριστα οὐκ ἀναγκαῖα. 

 

Gracias a la bendita naturaleza que hizo que las cosas necesarias fueran fácilmente obtenibles y las 

que eran difíciles de obtener, innecesarias. 

 

1 Cfr. Séneca, ep. 78 7 [446 Us.]: «sic nos amantissima nostri natura disposuit ut dolorem aut tolerabilem 

aut brevem faceret» («así nuestra amadísima naturaleza nos ha dispuesto a hacer el dolor tolerable o 

breve»:): Bignone (1936a: II 177 n. 1). 

 

Sobre esta sentencia Séneca, da dos versiones (cfr. Diano, 1949: 25s): 



279 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Séneca, ep. 22 14. 15 [211 Arr.] 

nemo non ita exit e vita tamquam  

modo intraverit 

nemo aliter quam qui modo natus 

est exit e vita. 

 

Nadie sale de la vida de manera distinta a como entró. 

Nadie sale de la vida de manera distinta a como nació. 

 

En la primera, Séneca quiere decir que a cualquier edad que se muera «nemo quicquam habet facti: in 

futurum nostra distulimus»; en la segunda, que el hombre no es mejor cuando muere que cuando nació. 

Diano (loc. cit.) lo interpreta en el sentido de que «cualquiera que sea la edad a la que se muere, en 

cuanto al fin es como si uno estuviera acabado entonces, no ha logrado ni más ni menos, por lo tanto es 

inútil» «preocuparse tanto como uno vive». Pero contra esta interpretación cfr. Schmid (1955: 409). 

 

Séneca, ep. 15 9: [212 Arr. 491 Us.]: 

stulta vita ingrata est et trepida:  

tota in futurum fertur. 

 

La vida estúpida es ingrata y ansiosa: toda se orienta hacia el futuro. 

 

Séneca, ep. 23 9 [213 Arr. 493 Us.]: 

molestum est semper vitam incohare. 

 

Es molesto siempre comenzar la vida. 

 

Séneca, ep. 13 16 [214 Arr. 494 Us.]:  

inter cetera mala hoc quoque habet  

stultitia: semper incipit vivere 

 

Entre otros males, la necedad tiene también éste: siempre empieza a vivir. 

 

Plutarco, de tranquill. animi 474c [215 Arr. 490 Us.]: 

ὁ τῆς αὔριον ἥκιστα δεόμενος  

ἥδιστα πρόσεισι πρὸς τὴν αὔριον. 

 

Quien menos desea el mañana, emprende el camino hacia el mañana con mayor alegría. 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    280 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

 

Toda esta doctrina de la inutilidad de intentar prolongar la vida, la observó Diano (1946: 134) 

siguiendo los pasos de Bignone (1936a: II 194 ss.), se encuentra en una polémica antiaristotélica: cfr. Eth. 

Nic. 1098 a 16. 1100a 5. 1101a 11. 1177 b 24. 

 

SV60  

Πᾶς ὥσπερ ἄρτι γεγονὼς ἐκ τοῦ ζῆν ἀπέρχεται. 

 

Todo, como si recién nacido de la vida, se va. 

 

SV61  

Καλλίστη καὶ ἡ τῶν πλησίον ὄψις τῆς πρώτης συγγενήσεως ὁμονοούσης ἢ καὶ πολλὴν 

εἰς τοῦτο ποιουμένης σπουδήν. 

 

1 πλησίον Wotke: πλησίων V ὄψις V: σύναψις coniecit Usener συγγενείας V: συγγενήσεως Diano, 

Arrighetti, Marcovich ἡ Bailey: ἣ εἰ, V: ἢ Weil: ἢ καὶ Hartel: κεἰς<ἀεὶ> Bignone. 

2 ποιουμένη V: ποιουμένης Usener. 

 

Es muy bello también ver a los más cercanos, cuando el primer encuentro transcurre 

en armonía o cuando se hace un gran esfuerzo hacia ello. 

 

Para συγγενήσεως, una conjetura de Diano, cfr. Platón, Leyes. 948 e; para la doctrina Diano (1949a: 

219). Arr. n. [5] XXXIX donde se explica claramente la actitud de desconfianza del sabio epicúreo hacia 

sus semejantes. 

 

SV62  

Εἰ γὰρ κατὰ τὸ δέον ὀργαὶ γίνονται τοῖς γεννήσασι πρὸς τὰ  

ἔκγονα, μάταιον δήπουθέν ἐστι τὸ ἀντιτείνειν καὶ μὴ παραι-τεῖσθαι συγγνώμης 

τυχεῖν, εἰ δὲ μὴ κατὰ τὸ δέον ἀλλὰ ἀλο-γώτερον, γελοῖον πᾶν τὸ πρὸς ἔκκλησιν 

<ἐντείνειν> τὴν ἀλο- 

γίαν θυμῷ κατέχοντα καὶ μὴ ζητεῖν μεταθεῖναι κατ' ἄλλους5 τρόπους 

εὐγνωμονοῦντα. 

 

1 ἔκγονα Wotke: ἔγγονα V. 



281 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

4 πᾶν V, πάνυ Weil, σιγᾶν Us. πάν<τως> Μu.; πρὸς ἔκκλησιν V, προσεκκαίειν Weil, πρὸς ἔκκλισιν 

Us., πρὸς ἔκκαυσιν Gο.; (ἐκκαλεῖν) supplevi ex. gr., (ἐντείνειν) Diano (1935: 239); post ἀλογίαν (ἄγον) 

ins. Us. 

5 ϑυμῷ κατέχοντα Weil, ϑυμῶ κατοχοῦντα V, ϑυμῷ κατασχόντα Us., ϑυμῷ χαταχρῖον Gο., 

ϑυμοκατοχοῦντα Crönert (1906: 421), ϑυμοχατοχοῦντα<ς> Diano.  

6 εὐγνωμονοῦντα Crönert, εὐγνωμονοῦντας V. 

 

Porque si las iras se producen de acuerdo con lo debido hacia los que engendraron [a 

los hijos], ciertamente es vano resistir y no buscar obtener perdón; pero si no se 

producen de acuerdo con lo debido, sino más irracionalmente, ridículo es cualquier 

esfuerzo para intensificar la irracionalidad de quien es dominado por la ira, y no 

buscar cambiarlo por otros modos de gratitud. 

 

Arrighetti (1960) ha señalado que la terminología es estoica: κατὰ τὸ δέον (SVF III 22 6. Cfr. 20 14); la 

igualdad más el hecho de que Dios es nuestro - ἀλογώτερον y la calificación en este sentido del πάϑος 

de la ira (SVFIII 92 ss.). Mientras que las restituciones intentadas hasta ese momento y la última parte 

de la sentencia, no han tenido en cuenta este hecho. 

 

La ϑυμοκατοχοῦντα de Crönert, derivada de ϑυμοκάτοχον de papiros mágicos, ha sido aceptada 

por todos, incluso por el léxico de Liddell-Scott; Para πρὸς ἔκκλησιν corregido de diversas maneras, 

Diano volvió correctamente a la lección transmitida: con esto, sin embargo, hay que suponer una laguna, 

que Diano llena con ἐντείνειν en el sentido de «excitar». He aquí el sentido de la frase (Crönert loc. cit.): 

«inridet enim philosophos eos, qui dum vi cohibent iram, augent parentum insaniam, et alia potius delenimenta 

suadet iram aegre ferenti (εὐγνωμονοῦντα)», ni, como el texto hubiera sido reconstruido, podría haberse 

entendido de otra manera. Pero, ¿qué sentido tendría una frase que aconseja cómo no se debe tratar la 

ira y, en lugar de explicar qué remedio se debe adoptar, recurre al genérico ἄλλους τρόπους? En 

realidad, nuestro contexto adquiere un valor muy diferente si se examina desde el punto de vista de la 

polémica antiestoica, es decir, si seguimos el camino de investigación que el vocabulario aquí utilizado 

recomienda.  

La doctrina estoica sobre este tema es bien conocida: la ira, como todos los demás πάϑη, es ἄλογον, 

por lo tanto, debe evitarse (SVF III n. 377 ss., especialmente 389-91 y 462) y se enseñaba cómo evitarla, 

cómo contenerlo en sí mismo, cómo calmarlo en los demás (cfr. Séneca de ira III donde se tratan estos 

temas más adelante, y para la bibliografía Arrighetti [1955 112 ss.]). La terapia de la ira que propugnaban 

se basaba en su doctrina del asentimiento. Hay que distinguir, dice Séneca de ira II 3 1, entre las 

sensaciones, las «oblatae rerum specie» y el affectus: «affectus est… permittere se illis (las sensaciones) et hunc 

fortuitum motum prosequi»; Está en nuestro poder dar o no nuestro asentimiento a estas imágenes, como 

también está en nuestras manos decir sí o no a la ira. Epicuro no compartía la doctrina del asentimiento 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    282 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

(cfr. Diano, 1941: 7-14); para él la representación misma produce el πάϑος (cfr. Plut. adv. Col. 1122 b-d), 

por lo tanto la ira está o no está (el problema de cómo dominar el πάϑη está bien resuelto a diferencia 

de los estoicos: cfr. Diano (loc. cit. 15 y 1942: 1 ss.): es decir, uno, cuando ciertas imágenes específicas 

aparecen en su mente, o cae presa de la ira o no cae; si la ira es κατὰ τὸν λόγον (por lo tanto κατὰ τὸ 

δέον) uno no debe oponerse a ella sino, más bien, darle satisfacción; si es ἄλογος (es decir, μὴ κατὰ τὸ 

δέον) quien es presa de él también será presa de άλογíα, por lo tanto, diríamos, no entiende la razón, y 

es ridículo tratar de inducirlo a hacer todas esas cosas. Bellas consideraciones de las que habla Séneca. 

En ambos casos, por tanto, la opinión estoica es errónea.  

Esta me parece la mejor manera de evitar trivializar demasiado el contenido de esta frase y, al mismo 

tiempo, intentar comprender su significado sin recurrir a cambios demasiado violentos en el texto. De 

aquí, sin embargo, se sigue que si, como nos parece, se presupone aquí la doctrina crisípica de las 

enfermedades de la mente, debemos negar la autoría epicúrea de la sentencia, cosa que, en sí misma, no 

creemos. Sorprendería a cualquiera. Respecto al texto, se conservan aquí el πᾶν y el πρòς ἒκκλησιν de 

V, entendido este último término en el sentido ya indicado por Diano de «desafío, provocación»; para 

llenar el vacío que parece indispensable admitir, ἐκκαλεῖν también puede ser adecuado por razones 

escénicas, o algo similar. Finalmente, la enmienda de Weil ϑυμῷ κατέχοντα por ϑυμῷ κατοχοῦντα de 

V fue aceptada, lo que significa que κατέχοντα es el sujeto de ἐκκαλεῖν, tal como inmediatamente 

después de εὐγνωμονοῦντα es el sujeto de ζητεῖν. 

 

Séneca, ep. 18 14 [216 Arr. 484 Us.]: 

immodica ira gignit insaniam. 

 

La ira excesiva engendra locura. 

 

SV63  

Ἔστι καὶ ἐν λεπτότητι καθαριότης, ἧς ὁ ἀνεπιλόγιστος 

παραπλήσιόν τι πάσχει τῷ δι' ἀοριστίαν ἐκπίπτοντι. 

 

λιτότητι μεθόριος Usener: λεπτότητι καθάριος V: λεπτότητι καθαριότης Von der Mühll. 

 

Y también en la delicadeza hay pureza, cuyo [estado] sufre algo parecido al que se 

extravía por la falta de límite. 

 

Incluso la parsimonia debe ser controlada para no caer en la avaricia: cfr. Horacio, Sat. II 2 53 ss. 65 ss. 

 

 



283 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

SV64  

Ἀκολουθεῖν δεῖ τὸν παρὰ τῶν ἄλλων ἔπαινον αὐτόματον, ἡμᾶς δὲ γενέσθαι περὶ τὴν 

ἡμῶν ἰατρείαν. 

 

Es necesario seguir la alabanza espontánea de los demás, y nosotros ser responsables 

de nuestra propia cura. 

 

Cfr. 54; Arr. n. [4] 122; la filosofía es el arte de curar las enfermedades del alma. Festugière Dieux 55 

n. 2: «después de un largo rodeo volvemos a la doctrina socrática pura: Apol. 29 c». 

 

Séneca, ep. 8 7 [217 Arr. 199 Us.]: 

Philosophiae servias oportet ut tibi  

contingat vera libertas. 

 

Debes servir a la filosofía para poder tener verdadera libertad. 

 

Porfirio, ad Marc. 31, 294 5 N.2 [218 Arr. 457 Us.]: 

ἔρωτι φιλοσοφίας ἀληϑινῆς πᾶσα  

ταραχώδης καὶ ἐπίπονος ἐπιϑυμία 

ἐκλύεται. 

 

Por amor a la verdadera filosofía se disuelve todo deseo perturbador y doloroso. 

 

Cfr. Horacio, Sat. II 7 83-88. 

 

SV65  

Μάταιόν ἐστι παρὰ θεῶν αἰτεῖσθαι ἅ τις ἑαυτῷ χορηγῆσαι ἱκανός ἐστι. 

 

Es inútil pedir a los dioses que suministren aquello que uno mismo es capaz de 

proporcionarse. 

 

SV66  

Συμπαθῶ μεν τοῖς φίλοις οὐ θρηνοῦντες ἀλλὰ φροντίζοντες. 

 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    284 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

1 Συμπαθῶμεν edd. συμπαϑῶ μὲν V. 

 

Si. Demostremos compasión por los amigos, no con lamentos, sino cuidándolos 

reflexivamente. 

 

Para su interpretación cfr. Diano (1935: 86). 

 

SV67  

Ἐλεύθερος βίος οὐ δύναται κτήσασθαι χρήματα πολλὰ διὰ τὸ τὸ πρᾶγμα <μὴ> ῥᾴδιον 

εἶναι χωρὶς θητείας ὄχλων ἢ δυναστῶν, ἀλλὰ συνεχεῖ δαψιλείᾳ πάντα κέκτηται ἂν 

δέ που καὶ τύχῃ χρημάτων πολλῶν, καὶ ταῦτα ῥᾳδίως ἂν εἰς τὴν τοῦ πλησίον εὔνοιαν 

διαμετρήσαι. 

 

1 κτήσασθαι χρήματα Hartel: χρήσασθαι κτήματα V <μὴ> supplevit Usener. 

2 θητείας Hartel: θηλείας V πάν<τα τὰ συμφέρον>τα coniecit Bignone: πάντα V. 

4 διαμητρῆσαι V. 

 

Una vida libre no puede procurarse grandes riquezas, porque no es cosa fácil sin 

depender de multitudes o de tiranos; pero siempre posee todo en abundante 

generosidad. Y si acaso, por suerte, llegara a tener grandes riquezas, las repartiría 

fácilmente con la buena voluntad de los cercanos. 

 

Cfr.SV 77. 

 

SV68  

Οὐδὲν ἱκανὸν ᾧ ὀλίγον τὸ ἱκανόν.  

 

Nada es suficiente para quien lo suficiente es poco. 

 

Esta sentencia también se conserva en cod. Heidelb. Palat. gr. 129: cfr. Us. WS 1890 1 y ss. 

 

Cfr. 25; Aeliano, var. hist. IV 13 (473 Us.); Séneca, ep. 9 20; Horacio. 

 

 



285 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

SV69  

Τὸ τῆς ψυχῆς ἀχάριστον λίχνον ἐποίησε τὸ ζῷον εἰς ἄπειρον τῶν ἐν διαίτῃ 

ποικιλμάτων. 

 

1 λίχνον (ι corr. ex ε) V. 

 

La naturaleza ingrata de la mente hizo que el ser vivo se enfrentara a la infinidad de 

variedades en su manera de vivir.26 

 

Cfr. 60. Horacio, Sat. I 2 8; Lucrecio III 1003. El sentido de estos textos es siempre el mismo: quien no 

sabe gozar del bien del pasado está siempre vuelto hacia el futuro y el tiempo y el placer nunca le bastan 

para saciarse. 

 

SV70  

Μηδέν σοι ἐν βίῳ πραχθείη ὃ φόβον παρέξει σοι εἰ γνωσθήσεται τῷ πλησίον. 

 

βίῳ V: <τῷ> βίῳ Usener. 

 

Que no se haga en tu vida nada que te cause miedo si llega a ser conocido por tu 

prójimo. 

 

SV71  

Πρὸς πάσας τὰς ἐπιθυμίας προσακτέον τὸ ἐπερώτημα τοῦτο τί μοι γενήσεται ἂν 

τελεσθῇ τὸ κατὰ τὴν ἐπιθυμίαν ἐπιζητούμενον; καὶ τί ἐὰν μὴ τελεσθῇ; 

 

2 κατὰ ἐπιθυμίαν Arrighetti 

 

Para todos los deseos, debe añadirse esta cuestión: ¿qué me sucederá si se cumple lo 

que deseo? ¿Y qué si no se cumple? 

 

 
26 La traducción literal sería: «La ingratitud de la mente hizo que el ser vivo fuera una lámpara hacia lo 

indeterminado de las variaciones en la vida». 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    286 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

Es la aplicación práctica de la conocida doctrina de que no todos los dolores deben evitarse ni todos 

los placeres deben buscarse: cfr. 16 e Notas ad loc.; 51 (Metrodoro) ap. Vogliano (936: 267 ss.). 

 

SV7227 

Οὐθὲν ὄφελος ἦν τὴν κατ’ἀνθρώπους ἀσφάλειαν παρασκευάζεσθαι τῶν ἄνωθεν 

ὑπόντων καὶ τῶν ὑποκάτω καὶ ἁπλῶς τῶν ἐν τῷ ἀπείρῳ.28 

 

1 ἀνθρώπους MC13: ἀνθρώπου V κατασκευάζεσθαι MC13: παρασκευάζεσθαι V. 

2 ὑπόπτων καθεστώτων MC13: ὑπόπτων ὄντων Usener y Von der Mühll: ὑπόντων V ὑπὸ γῆς MC13: 

ὑποκάτω V. 

 

De nada serviría procurarse seguridad entre los hombres si nos amenazan los 

fenómenos celestes, o los que están debajo de la tierra y, o sencillamente, los que están 

en lo indeterminado. 

 

SV73  

Καὶ τὸ γενέσθαι τινὰς ἀλγηδόνας περὶ σῶμα λυσιτελεῖ πρὸς φυλακὴν τῶν ὁμοειδῶν. 

 

γεγενῆσθαι Wotke: γένεσθαι V. 

 

Y el hecho de que algunas dolencias sobrevengan al cuerpo resulta útil para protegerse 

de otras semejantes. 

 

SV74 (= KΔ XIII) 

Ἐν φιλολόγῳ συζητήσει πλεῖον ἤνυσεν ὁ ἡττηθεὶς καθ' ὃ προσέμαθεν. 

 

En la discusión erudita, el que es vencido consigue más, debido a lo que aprende. 

 

Sobre la συζήτησις en el círculo epicúreo cfr. Crönert (1906: 124. 127. 183 adn. a 124). 

 

 

 
27 Las sentencias SV 72 y 73 aparecen en el manuscrito formando un solo texto. Los editores del texto 

griego han preferido separarlas. 
28 MC13. 



287 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

SV75  

Εἰς τὰ παρῳχηκότα ἀγαθὰ ἀχάριστος φωνὴ ἡ λέγουσα «τέλος ὅρα μακροῦ βίου».29 

 

Es ingrata la voz que dice: «el fin de una larga vida».30 

 

SV76  

Τοιοῦτος εἶ γηράσκων ὁποῖον ἐγὼ παραινῶ, καὶ δὴ ἔγνωκας ὁποῖόν ἐστι τὸ ἑαυτῷ 

φιλοσοφῆσαι καὶ οἷον τὸ τῇ Ἑλλάδι· συγχαίρω σοι. 

 

1 διέγνωκας Usener: δὴ ἔγνωκας V τó Hartel: τῶ V. 

 

Tal como envejezco, así es como te aconsejo, y ciertamente has entendido cómo es 

filosofar para uno mismo y para Grecia; me alegré por ti. 

 

Séneca, ep. 29 10, 7 11. 25 6 [208-209 Us.]; Bignone (1908 305 ss.; 1936a: II 221 ss.). 

 

SV77  

Τῆς αὐταρκείας καρπὸς μέγιστος ἐλευθερία. 

 

El mayor fruto de la autosuficiencia (αὐτάρκεια) es la libertad (ἐλευθερία)31. 

 

Cfr. SV67. 

 

SV78  

Ὁ γενναῖος περὶ σοφίαν καὶ φιλίαν μάλιστα γίγνεται, ὧν τὸ μέν ἐστι νοητὸν ἀγαθόν, 

τὸ δὲ ἀθάνατον. 

 

1 νοητὸν V: θνητὸν Hartel. 

 

 
29 Estobeo, Florilegium, 2.7.18.60-61. incluye la máxima atribuyéndola a Solón. 
30 La sentencia tiene el sentido de: «Es desagradecida respecto de los bienes pasados la máxima que dice: 

“mira el final de una larga vida”». 
31 Sobre la libertad como característica del sabio que tiene en sí el poder de obrar y no depende de otros 

hombres, de la necesidad, ni de la fortuna véanse SV9, 40, 44, y 67. 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    288 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

El noble (γενναῖος) se ocupa principalmente de la sabiduría y de la amistad, de las 

cuales, una es un bien intelectual y la otra, inmortal. 

 

Para su interpretación cfr. Diano (1946a: 148); Séneca, ep. 19 10 [542 Us.]. 

 

SV79 

Ὁ ἀτάραχος ἑαυτῷ καὶ ἑτέρῳ ἀόχλητος. 

 

El imperturbable (ἀτάραχος) no se inquieta por sí mismo y para los demás no es una 

molestia. 

 

SV80  

Ν[έ]ῳ πρώτη σωτηρίας μοῖρα τῆς ἡλικίας τήρησις καὶ φυλακὴ τῶν πάντα 

μολυνόντων κατὰ τὰς ἐπιθυμίας τὰς οἰστρώδεις.32 

 

1 νέῳ Horna: γενναίῳ vel γνησίῳ Von der Mühll: Ἔστιν Hartel: Ν[.]ῳ V. 

 

La preservación y guarda de la pureza, que se encuentra en la juventud, es el primer y 

más importante medio de salvación; y evitar todo lo que contamina, especialmente en 

cuanto a los deseos que son propios de la naturaleza animal.33 

 

SV81  

Οὐ λύει τὴν τῆς ψυχῆς ταραχὴν οὐδὲ τὴν ἀξιόλογον ἀπογεννᾷ χαρὰν οὔτε πλοῦτος 

ὑπάρχων ὁ μέγιστος οὔθ' ἡ παρὰ τοῖς πολλοῖς τιμὴ καὶ περίβλεψις οὔτ' ἄλλο τι τῶν 

παρὰ τὰς †ἀζυρϊσίτους† αἰτίας.34 

 

1 τιν’ ἀξιόλογον Usener: τὴν ἀξιόλογον V.  

3 ἀδιορίστους Usener: †ἀζυρϊσίτους† V: οἰζυρὰς <ἀπλ>έτους Marcovich. 

 
32 El texto del manuscrito está corrupto al principio. Una mancha de tinta sobre la escritura dificulta la 

lectura de la primera letra (mayúsculas) de la palabra; luego, se extiende el borrón sobre un espacio en 

el que podrían escribirse una o dos letras y, finalmente, aparece, ya nítida, una ω. 
33 La mención de «οἰστρώδεις» se refiere a los deseos animales, probablemente apuntando a pasiones 

que no están alineadas con el control racional y ético. 
34 El manuscrito presenta dificultades de lectura en la línea 3 debido a que se encuentra corrupto a causa 

de la humedad. 



289 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

No quita la perturbación de la mente, un goce digno de mención, ni la riqueza, incluso 

la mayor, ni el honor y la atención que muchos reciben, ni cualquier otra cosa debido 

a causas que no tienen justificación. 

 

Cfr. Plutarco, de aud. poetis 37 a [548 Us.]; Id. adv. Col, 1125 c [554 Us.]; Arr. n. [117]; Porfirio, de abst. I 

51, 124 27 ss. N.2 [470 Us.]; Séneca, ep. 20 9; Bignone (1936a: II 182 ss.). 

 

§. 5. Glosario 

 

ἀβληχρός όν SV4 débil, leve; tierno, blando. Plutarco, de 

aud. poet. 36b; Ilíada 5.337. dulce 

θάνατος Od.11.135, 23.282, Ael.NA 

4.41, 9.11. 

ἀγαθόν οῦ τό SV17, SV19, SV32, SV37, SV42, 

SV45, SV75, SV78 

el bien, lo bueno 

ἀγαθός ή όν SV16, SV53 bueno 

ἀγαπητός ή όν SV51  satisfecho, contento  

ἄδηλος ον SV6,  oscuro, no evidente, incierto  

ἀδικέω SV7 ser injusto, cometer injusticia, dañar 

ἄδικος ον SV12, SV43 injusto  

ἀδικῶν οντος ὁ SV7 el que comete injusticia  

ἀδιόριστος ον SV81 impreciso, indefinido, indeterminado, 

ilimitado 

ἀδύνατος ον SV7 imposible 

ἀθάνατος ον SV78 inmortal, divino 

αἱρετός ή όν SV23 que puede tomarse, elegible 

αἱρέω SV16 med. tomar para sí, escoger, elegir 

αἰσχρός ά όν SV43 vil, vergonzoso, infame 

αἰτέω SV65 demandar, pedir 

αἰτία ας ἡ SV38, SV81 causa, motivo 

ἀιών ῶνος ὁ ἡ SV10, SV14 la eternidad, lo eterno  



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    290 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

ἀκέραιος ον SV49 no mezclado, puro  

ἀκμή ῆς ἡ SV17 el punto más alto, plenitud, vigor 

ἀκολουθέω SV64 compartir el camino, acompañar, se-

guir 

ἄκρος η ον SV3  alto, extremo, agudo 

ἀλγέω SV56  sufrir, dolerse  

ἀλγηδών όνος ἡ SV4, SV37, SV73 dolor, sufrimiento  

ἀλγοῦν οῦ τό SV3  dolor 

ἀλήθεια ας ἡ SV54 verdad, realidad 

ἀλλήλων SV6  pron. reciproco entre unos y otros, recí-

procamente 

ἄλλος η ον SV1, SV27, SV31, SV36, SV47, 

SV62, SV64, SV81 

pron. y adj. otro, el resto, lo demás 

ἀλογία ας ἡ SV62  falta de razón, insensatez 

ἀλογώτερος α α ον SV62  superlativo muy poco razonable 

ἅμα SV41 adv. al mismo tiempo, a la vez 

ἀμηχανός ός SV51  sin medios, impracticable, imposible 

ἀμνήμων ον SV19 olvidadizo, que olvida 

ἀμοιβή ῆς ἡ SV39 retribución 

ἀναβαίνω SV10 ascender, elevarse, alcanzar desde 

abajo hacia arriba 

ἀναβάλλω SV14 diferir, posponer 

ἀναγκαῖος α ον SV20, SV21, SV44, SV51 necesario 

ἀνάγκη ης ἡ SV9, SV40 necesidad. Ep. Pit. 90.3; Ep. Men. 133.9, 

134.4; Pap. Herc. 1056, 7 XI 13-14 

ἀναισθητέω SV2 carecer, estar privado de sensación 

ἀναισθητοῦν (τό) SV2 lo que está privado de sensación 

ἀναχαιτίζω SV57  destruir, derrocar 



291 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

ἀνεπιλόγιστος ον SV63 que no considera, irreflexivo, que no 

tiene en cuenta algo 

ἀνήρ ἀνδρός ὁ SV46 hombre 

ἄνθρωπος ου ὁ SV11, SV15, SV 29, SV31 hombre 

ἀντιτείνω SV62 tender en sentido contrario, oponerse, 

resistir 

ἀνυπεύθυνος ος Ep. Men. 133.9.  que no rinde cuentas, irresponsable 

ἀνύω SV74, conseguir algo, aprovechar 

ἄνωθεν SV72 adv. desde arriba, desde lo alto, del 

cielo 

ἀξιόλογος ον SV81 digno de ser mencionado, considera-

ble, estimable 

ἄξιος α ον SV53 valioso; merecedor, digno de 

ἀοριστία ας ἡ SV63 falta de limite, indeterminación 

ἀοριστός ον SV59 ilimitado, indefinido 

ἀόχλητος ον SV79 que no es molestado, tranquilo, calmo  

ἅπαξ SV14 adv. una vez, una sola vez 

ἄπειμι (εἶμι) SV47 irse, partir, salir 

ἀπειρία SV10 infinitud, lo infinito 

ἄπειρον (τό) SV8 lo infinito 

ἄπειρος ον SV22, SV72 sin fin, sin límites, indeterminado, ili-

mitado o más correctamente que no 

está limitado 

ἀπέρχομαι SV60 marcharse, alejarse, partir 

ἀπιστία ας ἡ SV57 desconfianza, falta de confianza 

ἀπληστός ον SV59 insaciable 

ἁπλῶς SV72 adv. simplemente, en una palabra 

ἀπογεννάω SV81 engendrar, producir 

ἀποθνῄσκω SV14 morir 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    292 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

ἀποκόπτω SV39 cortar, suprimir 

ἀπολαμβάνω SV49 obtener, adquirir 

ἀπολαύσις εως ἡ SV27 acción de disfrutar, goce, disfrute, 

agrado 

ἀπόλυσις εως ἡ SV42  acción de desatar, liberación, disolu-

ción 

ἀπολύω SV55  desvincular; intr. separarse, alejarse, 

partir 

ἄπρακτος ον SV55  que no puede suceder, impracticable, 

imposible 

ἀπρεπής ές SV43 inconveniente, indecoroso 

ἄπων ἀποῦσα ἄπον SV35 el/la/lo que falta (́πειμι [εἰμί] faltar, es-

tar ausente) 

ἀρρωστία ας ἡ SV3 debilidad, enfermedad 

ἄρτι SV60 adv. al momento, en el instante, recién 

ἀρχή ῆς ἡ SV23 origen, principio 

ἀσεβής ές SV43 impío, sacrílego 

ἀσθένεια ας ἡ SV1 debilidad 

ἀσθενής ές SV37 débil 

ἀσφάλεια ας ἡ SV31, SV72 seguridad 

ἀσφαλής ές SV17 seguro 

ἀσχολέω SV14 med. y pas. estar ocupado, trabajar 

ἀταρακτότατος η ον SV12 sup. [el/la/lo que está] más libre de per-

turbación 

ἀτάραχος ον (= 

ἀτάρακτος ον) 

SV79  libre de perturbación 

ἀτείχιστος ον SV31 que no está amurallado 

αὐτάρκεια ας ἡ SV36, SV44, SV77 autosuficiencia 

αὐτάρκης ες SV45 que se basta a sí mismo, suficiente 

αὐτόματον ου τό Pap. Herc. 1056, 7 XI 13 lo espontáneo 



293 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

αὐτόματος η ος SV64  que se mueve a sí mismo, espontáneo 

αὐτός ή όν SV1, SV15, SV16, SV22, SV26, 

SV40, SV42, SV47 

pron. y adj. mismo, propio 

ἀφαιρέω SV18 med. quitar, sustraer, suprimir, elimi-

nar 

ἄφθαρτος ον SV1 indestructible 

ἀφθονώτερος α ον SV41 comp. muy abundante (ἄφθονος ον 

abundante, copioso), ἀφίημι SV51 

ἀφροδίσια (τά) SV51 placeres del amor, placeres sexuales 

ἀφροδίσιος α/ος ον SV51 relativo a Afrodita, erótico, sexual 

ἀχάριστος ον SV69, SV75 desagradecido, ingrato 

βιάζω SV21 usar la fuerza o violencia, forzar, cons-

treñir 

βιαστέος SV21  adj. impers. se debe ejercer violencia, se 

debe forzar, hay que forzar 

βίος ου ὁ SV12, SV13, SV14, SV30, SV36, 

SV38, SV57, SV67, SV70, SV75; 

MC27 

vida 

βιόω SV17, SV47 vivir, pasar la vida 

βλαβερός ά όν SV21  dañino, perjudicial 

βλάπτειν SV6, SV21, SV46, SV51 dañar (βλάπτω dañar, perjudicar) 

βλάπτεσθαι SV6 ser dañado 

βλέπω SV16 ver, considerar 

βούλομαι SV29, SV51 desear, querer, preferir 

βραχύς εῖα ύ SV26  corto, breve, pequeño 

γαστήρ τρός ἡ SV59 estómago, apetito 

γελάω SV41 reír 

γελοῖος α ον SV62 risible, ridículo 

γέμων ουσα ον SV12  que está pleno, que está cargado 

γένεσις εως ἡ SV30, SV42 génesis, generación, nacimiento 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    294 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

γενναῖος α ον SV78 de buen nacimiento, noble 

γεννήσαντες (οἱ 

γεννήσαντες) 

SV62 los padres 

γέρων οντος ὁ SV17, SV19 viejo, anciano 

γῆρας αος τό SV17 vejez 

γηράσκω SV76 envejecer 

γίγνομαι SV14, SV19, SV20, SV24, SV40, 

SV60, SV55, SV62, SV64, SV71, 

SV73, SV78 

devenir, nacer, llegar a ser, suceder, 

producirse 

γιγνώσκω SV55, SV70, SV76 llegar a conocer, advertir, comprender, 

darse cuenta 

γνώσις εως ἡ SV27 conocimiento 

δαψιλεία ας ἡ SV67,  abundancia, generosidad  

δει ͂ SV14, SV26, SV28, SV35, SV41, 

SV54, SV64 

impers. es necesario, hace falta, hay que 

δελεάζω SV16 atraer con un cebo, intentar seducir, 

atraer 

δέον οντος τό SV62 lo que es necesario, lo que es justo 

δεσμωτήριον ου τό SV58 prisión, cárcel 

δήουθεν SV62  adv. sin duda, por cierto 

δίαιτα ης ἡ SV69 modo, género de vida 

διάκειμαι SV51 estar dispuesto de cierta manera, tener 

determinada disposición 

διαλαμβάνω SV26 tomar por separado, distinguir, adver-

tir, determinar 

διαλογισμός οῦ ὁ SV10 reflexión, razonamiento, cálculo 

διαλυθέν (τό) SV2  lo que se ha disuelto 

διαλύω SV37 med. disolverse, perecer 

διαμετρέω SV67 medir, distribuir en partes, repartir 

δίδωμι SV47 dar, entregar 



295 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

δίκαιος α ον SV12, SV43 justo 

δικαίως SV5 adv. justamente 

διψάω SV33 tener sed, estar sediento 

δοκέω SV54 parecer, tener cierta apariencia 

δοκιμαστέον SV28 adj. impers. que debe aprobarse luego 

de un análisis 

δόξα ης ἡ SV29, SV59 opinión 

δύναμαι SV67 poder, ser capaz de 

δύναμις εως ἡ SV24 poder, fuerza, capacidad 

δυνάστης ου ὁ SV67 hombre con mando, jefe, señor 

δυνατός η ον SV31 posible, practicable 

δυσελπιστέω SV17 tener pocas esperanzas; pas. estar de-

sesperado 

δύσκολος ον SV7 difícil, desagradable 

δυσπόριστος ον SV8 difícil de procurar 

ἑαυτοῦ ῆς ου ͂ SV23, SV47, SV50, SV51, SV53, 

SV58, SV65, SV76, SV79 

pron. pers. refl. 3.ª pers. sg. y pl. de, a, 

por, para sí mismo/os 

ἐγείρω SV52 despertar 

ἐγκαλέω SV40 formular un cargo [contra alguien], re-

prochar 

ἐγκύκλια (τά) SV58 os asuntos cotidianos, los negocios pri-

vados (ε ̓γκύκλιος ον ordinario, coti-

diano) 

ἐγχέω SV30 derramar, verter, escanciar 

ἐγώ SV71, SV76 pron. pers. 1.ª persona sing. yo 

ἔγωγε SV29, ἔθος εος τό yo por mi parte, al menos yo 

εἴδωλον ου τό SV24 imagen, simulacro 

εἴληφα SV23 perf. 

εἱμαρμένη ης ἡ Ep. Men. 134.2. destino 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    296 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

εἰμί SV5, SV6, SV8, SV13, SV14, SV15, 

SV20, SV25, SV32, SV35, SV37, 

SV48, SV49, SV55, SV57, SV62, 

SV63, SV65, SV67, SV72, SV76, 

SV78 

ser, existir, haber 

εἷς μία ἕν SV14, SV51 adj. cardinal uno 

ἕκαστος η ος SV14, ἔκγονος ου ὁ ἡ pron. y adj. cada uno, cada 

ἐκδιώκω SV46 expulsar, desterrar, exiliar 

ἐκδότος ον SV47 entregado, traicionado 

ἔκκλησις εως ἡ SV62 reto, provocación 

ἐκλυτέον SV58 adj. impers. hay que liberarse, hay que 

alejarse 

ἐκλύω SV18 liberarse, retirarse, alejarse, disolverse, 

desvanecerse 

ἐκπίπτω SV8, SV63 caerse de, apartarse, extraviarse, exce-

derse, degenerar 

ἐκπληρόω SV21 llenar, colmar, saciar 

ἐλάχιστος η ον (su-

perl. de ἐλαχύς) 

SV3 más pequeño, menor (ε ̓λαχύς εια ύ pe-

queño, breve, corto) 

ἐλευθερία ας ἡ SV77 libertad 

ἐλεύθερος α ον SV67  libre 

Ἐλλάς άδος ἡ SV76 la Hélade 

ἐλπίζω SV33 esperar, tener esperanzas 

ἔμπτωσις εως ἡ SV24 acción de caer [una cosa sobre otra], 

choque 

ἐμφράσσω SV47 bloquear, cerrar, obstruir 

ἐνδείκνυμι SV45 med. mostrar, exhibir, manifestar 

ἔνιοι αι α SV50 pron. y adj. algunos 

ἐντείνω SV62 tender contra, intensificar, excitar 

ἔντευξις εως ἡ SV51 encuentro 

ἐνύπνιον ου τό SV24 visión durante un sueño 



297 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

ἐξάγω SV47  salir, partir 

ἐξαγωγή ῆς ἡ SV38 acción de retirarse de, salida, partida 

ἐόντα (τά) SV10 las cosas que son (en el presente) 

εος τό SV18 pasión, afecto 

ἔπαινος ου ὁ SV29, SV64 alabanza, elogio, aprobación 

ἐπερώτημα ατος τό SV71 pregunta, consulta, cuestión 

ἐπιεικῶς SV15 adv. en su justa medida, con mesura, 

suficientemente, bastante 

ἐπιζητούμενον (τό) SV71 lo buscado, lo perseguido 

ἐπιζητῶν (ὁ) SV39 el que busca (ε ̓πιζητέω, buscar, tratar 

de obtener, perseguir) 

ἐπιθυμία ας ἡ SV20, SV21, SV35, SV71, SV80 deseo, apetito 

Ἐπίκουρος ου ὁ SV36 Epicuro 

ἐπιλογίζομαι SV35 tener algo en cuenta, considerar 

ἐπιτηδεύμα ατος τό SV27 ocupación, actividad, asunto 

ἐπιφέρω SV50 llevar consigo, aportar 

ἐπιφωνέω SV47 exclamar, proclamar 

ἐργαστικός ή όν SV45 que tiene la capacidad o habilidad para 

producir algo 

ἔρχομαι SV27 ir, venir, llegar, producirse 

ἐρωτικός ή όν SV18 que concierne al amor, amoroso 

ἐσσόμενα (τά) SV10 las cosas que serán 

ἕτερος α ον SV79 otro [de dos personas o cosas] 

ἑτεροφρονέω SV17 tener el juicio ofuscado, turbado 

ἐτοιμάζω SV30 med. preparar para sí, proveerse, pre-

pararse 

εὐ ͂ SV47 adv. bien, noblemente, justamente, fe-

lizmente 

εὐγνωμονέω SV62 tener sentimientos, intenciones nobles 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    298 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

εὐδαιμονία ας ἡ SV33 felicidad 

εὐελπιστία ας ἡ SV39 esperanza, confianza 

εὐκαταφρόνητος ον SV4 fácil de despreciar, desdeñable 

εὐκταῖος α ον SV35 aquello por lo que se formula un voto, 

rogado, deseado 

εὔλογος ον SV38 razonable, plausible 

εὐνοία ας ἡ SV67 benevolencia, buena voluntad 

εὐπόριστος ον SV8 fácil de procurar 

εὐρίσκω SV44 encontrar, descubrir 

εὐτυχέω SV53 tener buena fortuna, prosperar, ser fe-

liz 

εὐφραίνω SV48 pas. disfrutar, divertirse 

ἔχω SV1, SV3, SV4, SV15, SV22, SV33, 

SV34, SV40, SV22  

tener 

εως ἡ SV61 acción de ver, vista, contemplación 

Ζεύς (gen. Διός, dat. 

Διί) 

SV33 Zeus 

ζηλόω SV15 buscar con afán, envidiar, alabar, ad-

mirar 

ζῆν δικαίως SV5 vivir justamente 

ζῆν ἡδέως SV5 vivir placenteramente 

ζῆν καλῶς SV5 vivir bella, noblemente 

ζῆν μετὰ ἀνάγκης SV9  vivir según la necesidad 

ζῆν φρονίμως SV5 vivir con prudencia, sabiamente 

ζητέω SV62 buscar, tratar de 

ζῷον ου τό SV69 ser vivo, viviente 

ἡ αὔριον [i. e. ἡμέρα] SV14 el día de mañana 

ἡδέως SV5 adv. placenteramente 

ἡδόμενον (τό) SV3 lo que place, el placer 



299 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

ἡδονή ῆς ἡ SV22, SV37, SV49, SV50 placer 

ἦθος εος τό SV15 uso, costumbre 

ἦλθον SV48 aor. 2  

ἡλικία ας ἡ SV80 edad, período de la vida; juventud 

ἡμεῖς SV14, SV15, SV30, SV47, SV52, 

SV64 

pron. pers. 1.ª pers. pl. nosotros 

ἡμέρα ας ἡ SV3 día 

ἡμερότης ητος ἡ SV36 gentileza, amabilidad, suavidad 

ἠσσάω SV74 vencer 

ἡσυχάζον (τό) SV11 lo que está en reposo 

θανάσιμος ον SV30 que causa la muerte, mortal 

θάνατος ου ὁ SV2, SV31 muerte 

θεῖος α ον SV24 divino, de origen divino 

θεός οῦ ὁ SV65 dios, divinidad 

θεραπευτέον SV55 adj. impers. se debe curar, hay que cu-

rar 

θηρεύω SV16 cazar, atrapar 

θησαυρός οῦ ὁ SV44 tesoro 

θητεία ας ἡ SV67 servilidad, adulación 

θνητός ή όν SV10 mortal 

θρηνέω SV66 entonar un canto fúnebre, lamentarse 

θυμός οῦ ὁ SV62 espíritu, ánimo 

ἰατρεία ας ἡ SV64 cura, tratamiento medico 

ἴδιος α ον SV15, SV45 propio, personal, privado 

ἱκανός ή όν SV65, SV68 suficiente, bastante, capaz de 

ἴσος η ον SV22 igual 

καθαριότης ητος ἡ SV63 pulcritud, frugalidad, morigeración 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    300 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

καθορμίζω SV17 hacer entrar en puerto, anclar 

κακόν (τό) SV9, SV16, SV37, SV42, SV50 mal 

κάλλιστος η ον SV61 superlativo muy bello, hermoso 

καλός ή όν SV47 bello 

καλῶς SV5, SV17, SV51 adv. bellamente, con nobleza 

καπηλεύω SV39 comerciar al por menor, vender 

καρπός οῦ ὁ SV27 fruto, beneficio 

καταλύω SV51 disolver, derrocar, infringir 

καταμετρέω SV22  medir 

καταναλίσκω SV51 dispensar, dilapidar 

καταξαίνω SV51 desgastar, consumir 

καταστροφή ῆς ἡ SV6 ruina, desenlace, muerte 

κατεῖδον (aor. 2 de 

καθοράω) 

SV10 mirar hacia abajo, contemplar 

κατέχω SV62 asir con fuerza, poseer, retener 

κείμενος α ον SV51 establecido, instituido 

κενὴ δόξα SV8, SV20 vana opinión 

κενός ή όν SV8, SV20 vacío, vano 

κενῶς SV47 adv. vanamente, en vano 

κηρύπτω SV52 anunciar 

κινέω SV51 mover, desplazar, alterar 

κίνησις εως ἡ SV51 movimiento, agitación, tumulto 

κινούμενον (τό) SV11 lo que se mueve, lo que está en movi-

miento 

κομπός οῦ ὁ SV45 jactancioso, fanfarrón 

κρείσσων ον SV48 más fuerte, mejor 

κτάομαι SV67 adquirir, ganar, procurarse  



301 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

κτῆσις εως ἡ SV13 posesión, adquisición  

κύριος ου ὁ SV14 dueño, señor  

κυριώτατος η ον SV49  superlativo el más importante  

λαγχάνω SV24  obtener por suerte o voluntad divina, 

tener  

λάθρᾳ SV6 adv. ocultamente, en secreto, impercep-

tiblemente  

λάθρᾳ SV6 adv. ocultamente, secretamente, imper-

ceptiblemente  

λαμβάνω SV7, SV10 tomar, coger, disponer de  

λανθάνω SV6, SV7 ocultarse, permanecer oculto  

λέγων ουσα ον SV40, SV75 que dice, sostiene, que afirma  

λεπτότης ητος ἡ SV63 delgadez, parquedad, escasez  

λήγω SV41 cesar, dejar de  

λιμήν ένος ὁ SV17 puerto  

λίχνος η ον SV69 goloso, ávido, codicioso  

λογισμός οῦ ὁ SV22 cálculo, razonamiento, reflexión  

λόγος ου ὁ SV26 palabra, discurso  

λοιπός ή όν SV41 restante, que resta  

λυμαίνω SV35, SV53 arruinar, perjudicar, maltratar, despre-

ciar, menospreciar  

λυπέω SV51 apenar, dañar, perjudicar  

λυσιτελέω SV73 ser útil, ventajoso, beneficioso  

λυττάω SV11 estar furioso, desvariar, estar loco  

λύω SV49, SV81 disipar, disolver, quitar  

μάθησις εως ἡ SV27 acción de aprender, aprendizaje, ins-

trucción 

μακάριος α ον SV1 bienaventurado  

μακαριότης ητος ἡ SV13; MC27 felicidad, bienaventuranza  



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    302 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

μακαρισμός οῦ ὁ SV52 alabanza, celebración  

μακαριστός ή όν SV17 considerado feliz, envidiable  

μάλλον SV29 comparativo más  

μαντικός ή όν SV24 profético, oracular, propio de la adivi-

nación 

μάταιος α ον SV62, SV65 vano, vacío, sin sentido  

μάχομαι SV33 luchar, rivalizar, competir  

μέγας μεγάλη μέγα SV25 grande  

μέγιστος η ον SV13, SV42, SV77, SV81 superlativo muy grande, más grande, 

mayor  

μείζων ον SV16 comparativo más grande, mayor  

μελλησμός οῦ ὁ SV14 retraso, dilación  

μέλλον ου τό SV39 el futuro  

μέλλω SV29 estar a punto de, estar destinado a, ser 

inminente  

μέσος η ον SV3 medio, intermedio  

μεταδίδωμι SV44 entregar, dar  

μεταλαμβάνω SV44, μετατίθημι tomar, recibir  

μετρέω SV25 medir  

μηδαμῇ SV41 adv. de ninguna manera  

μηδείς μηδεμία 

μηδέν 

SV 29, SV70 nadie, nada  

μηκέτι SV14 adv. no más, ya no  

μικρός ά όν SV38 pequeño  

μιμνῄσκω SV10 recordar  

μοῖρα ας ἡ SV80 parte, porción  

μόλις SV27 adv. a duras penas, con dificultad  

μολύνω SV80 ensuciar, mancillar, envilecer  



303 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

μῦθος ου ὁ SV36, SV49 mito, leyenda, relato en verso  

μυριάκις SV6 adv. diez mil veces, muchas veces  

ναρκάω SV11 volverse rígido, entumecerse, parali-

zarse 

νέος α ον SV17, SV80 joven  

νοητός ή ον SV78 intelectual  

νομίζω SV36 tener por, creer, considerar  

νόμος ου ὁ SV51 uso, costumbre con fuerza de ley, ley 

escrita  

ὁδός οῦ ἡ SV48 camino  

οἴδα SV49 perf. tener visto, conocer (εἴδω ver, exa-

minar) 

οἰκείωμα ατος τό SV41 asuntos familiares, asuntos privados 

οἰκέω SV31 habitar  

οἰκονομέω SV41 administrar la casa  

οἰκουμένη ης ἡ SV52 mundo habitado  

οἰστρώδης ες SV80 similar a un animal picado por un tá-

bano, furioso, violento 

ὀκνηρός ά όν SV28 tímido, retraído  

ὀλίγος η ον SV68 poco, escaso  

ὅλος η ον SV13 que constituye un todo, entero  

ὁμαλῶς SV48 adv. uniformemente, regularmente, se-

renamente  

ὁμιλία ας ἡ SV18 reunión, compañía, trato habitual  

ὁμοειδής ές SV73 de similar forma, parecido  

ὁμονοέων οῦσα ον SV61 de mismos sentimientos, armonioso  

ὀνίνημι SV51 ser beneficioso, aprovechar  

ὀντῶς SV54 adv. en realidad, realmente, verdadera-

mente  



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    304 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

ὁράω SV75 mirar, observar, considerar  

ὀργή ῆς ἡ SV1, SV62 ira, cólera, enojo  

ὀρθός ή όν SV41 derecho, recto, correcto  

ὀρθῶς SV22  adv. rectamente, correctamente  

ὁρίζομαι SV8 limitarse, ponerse un límite  

ὁρίζω  SV25 limitar, poner un límite   

ὅς ἥ ὅ SV6, SV13, SV38, SV65, SV68, 

SV78 

pron. rel. el que, la que, lo que, quien 

οὐδείς οὐδεμία 

οὐδέν 

SV2, SV9, SV16, SV40, SV47, SV50, 

SV53, SV68, SV72 

pron. y adj. nadie, ninguno/a, nada  

οὐδέποτε SV51 adv. nunca, jamás  

οὗτος αὗτη τοῦτο SV5, SV33, SV35, SV40, SV51, 

SV61, SV67, SV71 

pron. y adj. este, ese, eso  

οὕτω(ς) SV15, SV34 adv. así́, de tal modo  

ὄφελος τό SV72 utilidad, beneficio 

ὄχλησις εως ἡ SV50 perturbación, molestia, dificultad  

ὄχλος ου ὁ SV67 multitud, grupo político, facción  

παιδεία ας ἡ SV45 educación, cultura  

παιών ῶνος ὁ SV47 peán, canto festivo 

παντάπασι(ν) SV38 adv. total, entera, absolutamente  

παρ’ἡμᾶς (τό) Ep. Men. 133.7, 133.9.  lo que depende de nosotros  

παραινέω SV76 aconsejar, exhortar  

παραιτέομαι SV62 demandar, obtener algo mediante sú-

plicas  

παρακινδυνεύω SV28 poner en peligro, arriesgar  

παραπίπτων ουσα 

ον 

SV29 que cae al lado, que se ofrece, que so-

breviene  

παραπλήσιος α/ος 

ον 

SV63 parecido, similar  



305 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

παραπόλλυμι SV14 med. consumirse, perderse  

παρασκευάζομαι SV13, SV72 med. disponer para sí, procurarse  

παρασκευάζω SV45 preparar, disponer, proveer, procurar  

πάρειμι SV3 estar presente  

παρείσδυσις εως ἡ SV47 vía de entrada, abertura, hendija, res-

quicio  

παρέχω SV70 dar, proporcionar  

παρίστημι SV44 pas. estar dispuesto  

παροίχομαι SV75 ir más allá́, pasar, desaparecer  

παρόν (τό) SV6 el presente, las circunstancias presen-

tes  

παρρησία ας ἡ SV29 libertad de palabra, franqueza  

παρών παροῦσα 

παρόν 

SV35   

πᾶς πᾶσα πᾶν SV1, SV4, SV23, SV29, SV30, SV31, 

SV39, SV40, SV47, SV52, SV57, 

SV60, SV62, SV67, SV71, SV80 

todo, entero, completo  

πάσχω SV63 padecer, sufrir  

πείθω SV21 persuadir  

πεινάω SV33 tener hambre, estar hambriento  

πειράω SV48 intentar, tratar  

πειστέον SV21 se debe persuadir, hay que persuadir  

πέλας SV15 adv. y prep. cerca (οι ̔ πέλας, los vecinos, 

los que están cerca) 

πενία ας ἡ SV25 pobreza, indigencia  

πεπερασμένος η ον SV22 limitado, finito  

πέρας ατος τό SV22, SV48 fin, límite  

περιβλέψις εως ἡ SV81 admiración  

περιμάχητος ον SV45 que es objeto de disputa, muy apre-

ciado 



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    306 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

περιπλάσσω SV47 med. adherirse, apegarse, aferrarse  

περίστασις εως ἡ SV47 circunstancia, situación difícil, peligro 

περιχορεύω SV52 celebrar algo danzando a su alrededor 

πικρῶς SV21 adv. ásperamente, duramente, enérgi-

camente 

πιστεύω SV6 confiar, tener confianza  

πίστις εως ἡ SV7, SV34 confianza, seguridad  

πλάζομαι SV17 desviarse, extraviarse  

πλεῖον SV74 adv. más  

πλεῖστος η ον SV11, SV12 superlativo muy grande, muy nume-

roso, muchísimo  

πλεῖστος η ον (sp. de 

πολύς) 

SV11, SV12 más grande, más numeroso, muchí-

simo 

πλεονάζω SV3 haber por demás, haber en exceso, 

abundar 

πλήρωμα ατος τό SV59 acción de llenarse, saciedad, plenitud 

πλησίον SV61, SV67, SV70 adv. cerca, en la proximidad  

πλησίος α ον SV51 próximo, cercano, vecino  

πλοῦτος ου ὁ SV8, SV25, SV81 riqueza,  

ποιεῖσθαι σπουδήν SV61 afanarse por, incitar  

ποιεῖσθαι σπουδήν SV61 afanarse por, incitar  

ποιέω SV6, SV48, SV55, SV69 hacer, obrar, ejecutar, provocar  

ποιητικός ή όν SV50 productivo, capaz de hacer o producir 

algo  

ποικίλμα ατος τό SV69 variedad, diversidad  

πόλις εως ἡ SV31 ciudad  

πολιτικά (τά) SV58 los asuntos públicos, la política  

πολλαπλάσιος α ον SV50 mucho mayor o más numeroso  

πολλοί ῶν οι ̔ SV29, SV45, SV59, SV81 la multitud, la mayoría  



307 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

πολύς πολλή πολύ SV3, SV13, SV26, SV38, SV46, 

SV61, SV67 

mucho, numeroso  

πολύς πολλή πολύ SV17 fuerte, vigoroso  

πολυχρόνιος ον SV3 que dura mucho tiempo  

πονηρός ά όν SV46, SV53 malo, perverso  

πόνος ου ὁ SV4 sufrimiento  

πονοῦν (τό) SV4 sufrimiento  

πορίζω SV31 procurar, suministrar, preparar  

πρᾶγμα ατος τό SV45, SV67 asunto, hecho, circunstancia, cosa  

πράγματα ἔχειν SV1 tener preocupaciones, tener inconve-

nientes  

πράγματα ἔχειν SV1 tener preocupaciones, tener inconve-

nientes 

πράγματα παρέχειν SV1 ocasionar disgustos, causar problemas  

πράγματα παρέχειν SV1 causar preocupaciones, causar disgus-

tos  

πράττω SV70 obrar, actuar, hacer  

πρό [...] ἐόντα (τά) SV10 las cosas han sido antes  

πρό [...] ἐόντα (τά) SV10 las cosas han sido antes  

προαίρεσις εως ἡ SV51 elección, preferencia, inclinación  

προκαταλαμβάνω SV47 impedir adelantándose, prevenir, anti-

cipar  

πρὸς ἡμᾶς SV2 para nosotros, en relación con nosotros  

πρὸς ἡμᾶς SV2, SV7 para nosotros, en relación con nosotros  

προσακτέον SV71  adj. impers. se debe plantear, hay que 

plantear  

προσδέομαι SV54 estar privado de, tener necesidad de  

προσμανθάνω SV74 aprender  

πρόσοψις εως ἡ SV18 aspecto; presencia  



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    308 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

προσποιέω SV54 fingir, simular, aparentar  

προσπτύω SV47 escupir, despreciar  

πρότερον SV17 adv. en primer lugar, al principio  

πρότερος α ον SV48 primero, anterior 

πρόχειρος ον SV28 dispuesto, propenso, preparado  

πρῶτος η ον SV61, SV80 primero, principal  

πυκνός ή όν SV29 compacto, denso, continuo, constante  

πυνθάνομαι SV51 procurar saber, informarse  

ῥᾴδιος α ον SV67 fácil, cómodo  

ῥᾳδίως SV67 adv. fácilmente  

ῥιγόω SV33 tener frío  

ῥυπαρῶς SV43 adv. de manera sucia, sórdida, indigna  

σάρξ σαρκός ἡ SV3, SV4, SV33, SV51 carne, cuerpo  

σεβασμός οῦ ὁ SV32 adoración, veneración, reverencia  

σέβω SV32 med. venerar, honrar  

σοβαρός ά ον SV45 animoso, intrépido, audaz  

σός σή σόν SV47 adj. pos. 2.ª pers. sing. tuyo  

σοφία ας ἡ SV13, SV78, MC27 sabiduría  

σοφός (ὁ) SV32, SV44, SV56 el sabio  

στρεβλόω SV56 torcer, atormentar, torturar  

σύ SV14, SV 47, SV51, SV70, SV76,  pron, pers, 2.ª pers, sing tú 

συγγένεια ας ἡ SV61 vínculo familiar, parentesco 

συγγνώμη ης ἡ SV62 perdón, indulgencia, 

συγκαθίημι SV44 condescender, avenirse 

συγκατατίθημι SV29 acordar con, asentir, conformarse a 

συγκρίνω SV36 comparar 



309 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

συγχαίρω, -ῶ (Atti-

cista συγ- + χαίρω) 

SV75 alegrarse o sentir goce con alguien, fe-

licitar 

συγχέω SV57 confundir, trastornar 

συζήτησις εως ἡ SV75 búsqueda, investigación en común 

συμπαθέω SV66 compadecerse, compartir el sufri-

miento de alguien 

σύμπαν ντος τό SV49 el todo, el universo 

συμφέρον οντος τό SV29 lo que es útil, ventajoso, interesante 

συμφορά ᾶς ἡ SV55 suceso desdichado, desgracia, desdicha 

συναναστροφή ῆς ἡ SV18 relaciones, trato recíproco, frecuenta-

ción  

συνάπτων (ὁ) SV39 el que asocia o une (algo a algo)  

συνεχής ές SV67 continuo, permanente, constante  

συνέχομαι SV1, SV51 ser constreñido, ser perturbado, ser 

afligido  

συνήθεια ας ἡ SV46 hábito, manera de ser habitual, cos-

tumbre  

συνίημι SV29 fijar la atención en, comprender, enten-

der  

συνοράω SV30 ver una cosa en su conjunto  

συντείνω SV26 extenderse, tender a  

συντίθημι SV6 pactar, acordar, convenir  

σύντομος ον SV4 corto, breve, conciso  

σύντονος ον SV4 intenso, vehemente  

συντρέχω SV27 correr con, concurrir, coincidir  

σῴζω SV37 conservar sano y salvo  

σῶμα ατος τό SV73 cuerpo  

σωτηρία ας ἡ SV80 salud, conservación, salvación  

ταραχή ῆς ἡ SV12, SV81 perturbación  



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    310 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

τελειόω SV27 acabar, cumplir, completar  

τελείως SV46 adv. perfecta, completa, absolutamente  

τελέω SV71 ejecutar por completo, cumplir  

τέλος εος τό SV25, SV75 acabamiento, perfección; fin, finalidad  

τερπνόν οῦ τό SV27 agrado, goce, disfrute  

τηλικοῦτος αύτη 

οῦτο(ν) 

SV44 tan grande, tan importante  

τήμερον SV19 adv. hoy  

τήρησις εως ἡ SV80 guarda, vigilancia, protección  

τιμάω SV15 honrar, estimar  

τιμή ῆς ἡ SV81 honra, estima, consideración  

τις τι (gen. τινος) SV6, SV22, SV30, SV33, SV49, 

SV51, SV63, SV65, SV71, SV73 

pron. y adj. indefinido alguien, algún, al-

guno, algo, uno  

τίς τί (gen. τίνος) SV 49, SV71 pron. y adj. interr. quién, qué  

τοιοῦτος τοιαύτη 

τοιοῦτο(ν) 

SV1, SV76 pron. y adj. de tal clase, de tal condición  

τρόπος ου ὁ SV62 modo, manera  

τυγχάνω SV62, SV67 alcanzar, obtener o hallar por azar, to-

car en suerte  

τύχη ης ἡ SV17, SV47 azar, fortuna, Ep. Men. 133.7,  

ὑγιαίνω SV54 estar sano, gozar de buena salud  

ὑπάρχω SV3, SV5, SV81 existir, tener lugar, darse  

ὑπερτείνω SV3 exceder, sobrepasar  

ὑποκάτω SV72 adv. de abajo  

ὑποπτεύω SV49  sospechar, conjeturar, recelar  

ὑπών ὑποῦσα ὕπον SV72 part. pte. v. a.  

ὑστέρα (ἡ ὑστέρα) 

[ἡμέρα] 

SV48 el mañana  

φάρμακον ου τό SV30  remedio, veneno, pócima  



311 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

φαῦλος η ον SV46 de baja condición, malo, innoble  

φείδομαι SV43 ahorrar, ser parco, abstenerse  

φημι SV40, SV59 decir, afirmar  

φθονητέον SV53 adj. impers. se debe envidiar, hay que 

envidiar  

φθόνος ου ὁ SV53 envidia, celos  

φιλαργυρέω SV43  mar el dinero  

φιλία ας ἡ SV13, SV23, SV28, SV52, SV78  amistad  

φιλόλογος ον SV74 amante de la palabra, de la discusión, 

erudito  

φίλος ου ὁ SV34, SV39, SV56 amigo  

φιλοσοφέω SV41, SV54, SV76 filosofar  

φιλοσοφία ας ἡ SV27, SV41 filosofía  

φοβέω SV 49 temer  

φόβος ου ὁ SV70 miedo, temor  

φρονεῖν (μέγα 

φρονεῖν) 

SV45 enorgullecerse  

φρόνησις εως ἡ Ep. Men. 132.8. prudencia, sabiduría práctica  

φρονίμως SV5 adv. sabiamente, con prudencia  

φροντίζω SV66 reflexionar, preocuparse por  

φυλακή ῆς ἡ SV73, SV80 acción de guardarse, de proteger  

φυλαργυρέω SV43 amar el dinero  

φυσικός ή όν SV20, SV21  natural  

φυσιολογία ας ἡ SV45, SV49  estudio, investigación de la naturaleza, 

fisiología  

φυσιολόγος ον SV29 propio del estudio de la naturaleza  

φύσις εως ἡ SV8, SV10, SV21, SV24, SV25, 

SV36, SV37, SV49 

naturaleza  



 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    312 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

φωνή ῆς ἡ SV33, SV41, SV45, SV75 voz, palabra, máxima, sentencia, pen-

samiento  

χαῖρον (τό) SV14 part. pte. v. a. alegría, goce  

χαρά ᾶς ἡ SV81 goce, placer  

χάριν SV28, SV31 prep. gen. a causa de, por  

χάρις ιτος ἡ SV1, SV17, SV55, SV39, SV28 gracia SV1; goce/gratitud SV17, SV55; 

favor SV39; amor [de los amigos] SV28 

χορηγέω SV65 equipar, proporcionar, procurar  

χράομαι SV29, SV51; ocuparse de, dirigir 

SV41 

servirse de, entregarse, abandonarse a 

χρεία ας ἡ SV34, SV39 servicio  

χρή SV15, SV47 impers. es preciso, es necesario, hay que 

χρῆμα ατος τό SV67 pl. bienes, riqueza  

χρησμῳδέω SV29 pronunciar un oráculo, profetizar, vati-

cinar  

χρηστός ή όν SV15 útil, honesto, honrado, noble, feliz 

χρονίζω SV3, SV4 durar demasiado, durar largo tiempo  

χρόνος ου ὁ SV3, SV4, SV10, SV22, SV42 tiempo  

ψευδής ές SV59 falso, mentiroso  

ψυχή ῆς ἡ SV69, SV81 alma, espíritu en el sentido de vida, 

también mente o psique  

ὤν οὖσα ὄν SV10, SV14 part. pte. v. a. lo que es  

ὡρισμένος η ον SV10 limitado  

ὡρισμένος η ον SV10 limitado  

ὠφέλεια ας ἡ SV23 utilidad  

 

 

  



313 

 

 
  

 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Bibliografía  

 
Sobre las sentencias 

 
La primera edición moderna de las obras de Epicuro es la de H. Usener, Epicurea, Leipzig, 

1887. Entre las ediciones del siglo XX hay que mencionar: E. Bignone (ed.) (1920), Epicuro, 

Opere Frammenti Testimonianze, Bari; la de C. Bailey, Epicurus, the extant remains, Oxford, 1926 

(texto, aparato crítico, notas y traducción inglesa); G. Arrighetti, Epicuro, Opere. Torino, 1960 

(introducción, texto crítico, traducción italiana y notas); J.-F. Balaudé (1994), Épicure. Lettres, 

maximes, sentences. Paris, Le Livre de Poche; J. Bollack (1975), La pensée du plaisir. Épicure: textes 

moraux, commentaires. Paris, Éditions de Minuit; M. Conche (1977) Epicure. Lettres et maximes, 

Villers-sur-Mer, Éditions de Mégare; D. Delattre y J. Pigeaud (eds.) (2010), Les Épicuriens, Paris, 

Gallimard; M. Isnardi Parente (1974), Opere di Epicuro. Unione Tipografico-Editrice Torinese. 

Las máximas fueron descubiertas y publicadas por Karl Wotke en 1888 en un Códice vaticano 

griego 1950 del siglo XIV. Wotke publicó otra colección de 81 sentencias a partir del manuscrito 

de la Biblioteca Vaticana (Vat. gr. 1950 del siglo XIV) en Ia revista Wiener Studien, X, 175 85. 

 

 
Traducciones al español 

 

Álvarez, Alberto Enrique (2016), El Gnomologicum Vaticanum y la filosofía de Epicuro. 

Universidad Autónoma de Madrid. Tesis de doctorado en 

<https://repositorio.uam.es/bitstream/handle/10486/672880/alvarez_alberto_enrique.pdf?s

equence=1>, [19/11/2024]. 

García Gual, Carlos (1994), Epicuro, Obras. Madrid, Tecnos. 

Vara Donado, José (1995), Epicuro, Obras completas. Madrid, Cátedra.  

Zaranka, Juozas (1962), «Epicuro, Máximas y exhortaciones. Nota y traducción de J. Zaranka», 

en Revista Ideas y Valores., vol. 4, n.º 14. Bogotá, Facultad de Filosofía y Letras Universidad 

Nacional, pp. 57-81, <https://revistas.unal.edu.co/index.php/idval/article/view/30431>, 

[19/11/2024]. 

 

 

Otros idiomas 

 

Conché, Marcel (1987), Épicure. Lettres et maximes. Paris [Villers-sur-Mer, 1977]. 

Geer, Russell M. (1964), Epicurus. Letters, Principal Doctrines and Vatican Sayings. New York. 

Gigon, Olof (1949), Epicurea: Von der Ueberwin- dung der Furcht. Zurich. 

Leopold, Jan Hendrik (1910), «Ad gnomologium Epicureum Vaticanum», en Mnemosyne, vol. 

38, pars 1, pp. 65-88. 

Vogliano, Achille (1936), «Frammenti di un nuovo Gnomologium epicureum», in Studi Italiani 

Filologia Classica N.S, XIII, pp. 267-262. 

Muhll, Peter von der (1966), Epicuri epistolae tres et ratae sententiae. Leipzig [1922]. 

Solovine, Marcel (1965), Épicure: doctrines et maximes, 3.ª ed. Paris [1925]. 

 

 

https://repositorio.uam.es/bitstream/handle/10486/672880/alvarez_alberto_enrique.pdf?sequence=1
https://repositorio.uam.es/bitstream/handle/10486/672880/alvarez_alberto_enrique.pdf?sequence=1
https://revistas.unal.edu.co/index.php/idval/article/view/30431


 
 

 
 

Sentencias vaticanas | Epicuro de Samos 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    314 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 
 

 

 

Fuentes digitales 

 

Crane, Gregory R. (ed.) (2024), Perseus Digital Library 4.0. Massachusetts, Tufts University, 

<http://www.perseus.tufts.edu/>, [08/07/2025]. 

Dummont, Darl J. y Smith, Randall (eds.) (1991), Thesaurus Linguae Graecae. Universidad de 

California (TLG), <https://stephanus.tlg.uci.edu/>, [09/06/2025]. 

Harsch, Ulrich (ed.) (2025), Bibliotheca Augustana. Augsburg, <http://www.fh-

augsburg.de/~harsch/augustana.html>. Vid. «Epikouros», en: <https://www.hs-

augsburg.de/~harsch/graeca/Chronologia/S_ante03/Epikur/epi_intr.html>, [09/06/2025]. 

Perdikouris Agelos (ed.) (2007), Ancient Greek Texts: An Electronic Library of Full Texts. 

<https://www.mikrosapoplous.gr/en/texts1en.html>, [10/06/2025]. 
 

 

IMAGEN 1. Busto de Epicuro. Museos Vaticanos (Roma). Fuente: Dudva - Trabajo propio, 

CC BY-SA 4.0, en Wikipedia, <https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=64206675>,  

[20/06/2025]. 

 

http://www.perseus.tufts.edu/
https://stephanus.tlg.uci.edu/
http://www.fh-augsburg.de/~harsch/augustana.html
http://www.fh-augsburg.de/~harsch/augustana.html
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/graeca/Chronologia/S_ante03/Epikur/epi_intr.html
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/graeca/Chronologia/S_ante03/Epikur/epi_intr.html
https://www.mikrosapoplous.gr/en/texts1en.html
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=64206675

