
15 

 

 
  

 

En reconocimiento a Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina | Olvido García Valés, Montserrat Tarrés Picas, et al. 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

La filosofía como tarea vital en Valladolid: entrevista 

a Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina 
Juan Carlos de Pedro Marinero. Profesor de Filosofía en enseñanza 

secundaria y bachillerato (España). Montserrat Tarrés Picas. Profesora de 

Lengua y Literatura (España). 

Recibido 26/10/2025 • Aceptado 25/11/2025 

 

 

 

 
  

Resumen 

Este reconocimiento a Ricardo Sánchez Ortiz 

de Urbina por parte de sus alumnos y alumnas, 

no solo pretende rendir homenaje a su figura; 

urge visibilizar una labor filosófica de quien 

impulsó la carrera pública de Filosofía en 

Valladolid, y ha propuesto una reformulación 

actual de la fenomenología, como una 

experiencia personal transformadora, no 

determinando el fenómeno, esa es la cuestión.  

Este acercamiento, no hubiera estado 

completo sin la palabra directa de su 

protagonista; si algo aprendimos con el 

profesor Urbina es que la filosofía no se 

transmite con conceptos, ni siquiera con ideas, 

ni tejiendo hilos sistemáticos, sino en la palabra 

encarnada en el diálogo y exposición viva; en 

todo caso, la filosofía se transmite, como fue el 

caso, con una dedicación extraordinaria y, como 

dice Olvido García Valdés, poeta y alumna de 

Ricardo «haciendo ver desapareciendo». 

 

Palabras clave: filosofía mundana, mundo 

actual, educación, profesorado, campo 

intencional, religión intencional. 

 

Abstract 

Philosophy as a vital task in 

Valladolid: an interview with Ricardo 

Sánchez Ortiz de Urbina 
 

This recognition of Ricardo Sánchez Ortiz de 

Urbina, offered by his former students, is not 

merely intended to pay tribute to his figure; it 

urgently seeks to make visible the philosophical 

work of one who promoted the public career of 

Philosophy in Valladolid and has proposed a 

contemporary reformulation of 

phenomenology —as a personal and 

transformative experience. The point is 

precisely not to determine the phenomenon. 

This approach would not have been 

complete without the direct word of its 

protagonist. If we learned anything from 

Professor Urbina, it is that philosophy is not 

transmitted through concepts, nor even 

through ideas, nor by weaving systematic 

threads, but rather through the word embodied 

in dialogue and in living exposition. In any case, 

philosophy is transmitted —as was the case 

here— through extraordinary dedication, and, 

as Olvido García Valdés, poet and former 

student of Ricardo, says: «making seeing by 

disappearing». 

 

Key words: Worldly Philosophy, Current 

World, Education, Teaching Staff, Intentional 

Field, Intentional Religion. 

 

 

 



 
 

 
 

En reconocimiento a Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina | Olvido García Valés, Montserrat Tarrés Picas, et al. 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    16 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



17 

 

 
  

 

En reconocimiento a Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina | Olvido García Valés, Montserrat Tarrés Picas, et al. 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

La filosofía como tarea vital en Valladolid: entrevista 

a Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina 
Juan Carlos de Pedro Marinero. Profesor de Filosofía en enseñanza 

secundaria y bachillerato (España). Montserrat Tarrés Picas. Profesora de 

Lengua y Literatura (España). 

Recibido 26/10/2025 • Aceptado 25/11/2025 

 

 

 

 

Notar 

 

§ 1. Introducción 

 

Intentamos traer aquí breves trozos de «memoria 

histórica en resonancia», aunque no la historia de esa 

memoria; e igualmente un testimonio de su filosofía 

fenomenológica; cosas que se tenían que decir; igual 

que el mensajero de la Historia trae papeles de otra 

época a la actualidad, ejercitamos así, no la memoria 

individual, sino la de todos, pues estamos al margen 

de las resistencias perpetuas de los idealismos y 

materialismos enjaulados en canguelos que arrastran 

perfumes y acervos de un pasado histórico de la 

filosofía que la están llevando a la inanición, a veces, 

en el sistema educativo, incapaz de escapar a las 

etiquetas; de tanto pensar en las cosas que se tienen 

que decir, no se dicen, o bien se apela a la ignorancia 

irónica socrática del docente para un alumnado que se 

deje someter al método de la asimetría comunicativa 

con conclusiones previsibles. 

La filosofía ha estado obligada a resistir lo mismo que el escéptico Anaxarco de 

Abdera que cuando acompañaba a Alejandro en el terrible siglo IV a. C. cuenta 

IMAGEN 1: Ricardo Sánchez Ortiz de 

Urbina, Quiasmo. Escultura en 

madera, 30 x 30 x 194. 



 
 

 
 

En reconocimiento a Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina | Olvido García Valés, Montserrat Tarrés Picas, et al. 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    18 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Diógenes Laercio que coincidió con el tirano Nicroqueonte en un banquete del rey. 

Alejandro le preguntó al escéptico qué le parecía el festín, Anaxarco (Diógenes Laercio 

2007: 484-485) respondió que le habría gustado mucho más si le hubiera servido en el 

postre la cabeza de un tirano; Nicroqueonte no se dio por aludido, pero tras la muerte 

de Alejandro perpetró su venganza: Anaxarco fue apresado en un navío en Chipre y 

torturado por orden expresa del tirano; en este caso, Anaxarco dijo al tirano que lo que 

estaba torturando era la simple envoltura de Anaxarco. La tiranía intentaba doblegar 

la «mente» a través del cuerpo, de la materia de Anaxarco el eterno. 

Para lo que nos interesa aquí, el tirano es el tiempo que, a su vez, es la simple 

envoltura de la Historia y la memoria (textual y contextual) será la acción. El tiempo 

nos somete a la paradoja de los tiranos griegos, fuente de orden y origen del desorden, 

presente y futuro; sin el tiempo, se pierde la forma, no hay devenir ni conciencia, ni 

historia, pero imprime y lo devora todo, e impone su ritmo: todo lo que es, es ya lo que 

ha sido; con él nos inmovilizamos, nos somete en su poder a la ceguera, se sacrifica el 

presente. Es condición de aparición y causa de ocultamiento. En los mitos, si en 

principio la hybris (soberbia, violencia) es humana, como modo de transgredir los 

límites impuestos por los dioses, y está frente a ese límite divino, μετρῶν, con la 

filosofía clásica esa hybris humana está proyectada en el flujo temporal que pretende 

absorberlo todo. Pero no golpearemos al escéptico, ni podemos desterrar el mito, 

porque la verdadera protagonista de la renovada filosofía fenomenológica va a ser la 

epokhê; ahora el filósofo, al practicar la epokhê, suspende la tiranía momentáneamente 

invirtiendo el flujo naturalista en la presencia, el acto de resistencia ante el tirano 

(interno o externo); con ella en el «animal» humano el progressus naturalista se 

interrumpe y se invierte, porque ya no basta con ser humanos; y en esa inversión 

aparece una nueva «base» fenomenológica donde queda neutralizado el tirano y su 

catástrofe absoluta1. Frente a este, ahora la memoria, como resonancia, y la epokhê se 

alzan a su vez como gestos de suspensión, fortaleza y prudencia, frente a la νέμεσις 

divina. 

El propósito es recuperar la voz de un maestro que supo ver en la filosofía no un 

adorno cultural, o como cierto día me dijo otro profesor de filosofía de Valladolid, un 

 
1 Para ampliar esta idea de la tiranía como catástrofe absoluta, en capítulo II de La contingencia del déspota, 

de Marc Richir (2013: 77 y ss.). 



19 

 

 
  

 

En reconocimiento a Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina | Olvido García Valés, Montserrat Tarrés Picas, et al. 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

manual de «autoescuela», sino la exigencia de pensar hasta el fondo las cosas. 

Tradicionalmente se ha considerado a la realidad hueca, discontinua, desconectada; se 

ha aceptado que en el «fondo de las cosas» existe algo así como la base que sustenta la 

cosa «hueca» o aparente, la tradicional sustancia; la dificultad está en que ese 

«sustrato» es el que el sujeto se encarga de colmar (fenomenológicamente no pre–

existe), pero no con adornos, como decimos; para ello es necesaria cada vez una 

ἐπιφάνεια, que libremente asociamos a una aparición de phantasía, no de razón, ni de la 

lógica pura; valga aquí el recuerdo (y homenaje) de las palabras de Pelayo Pérez García 

sobre Ortiz de Urbina (2021: 7): 

 

Hay en los textos, en las palabras vividas, de Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, una inaudita 

facultad de ensoñación, de hacer soñar. No es menos cierto que, al leer o escuchar a Ricardo, conviene 

estar muy despierto, pues es esta la condición de posibilidad de aquella.  

 

Entre recuerdos, testimonios, reflexiones y la atestación de su filosofía, hemos 

querido incluir su propia voz, su ánimo, en un intento por detener el tiempo, más bien 

en un intento imposible de detener la historia como Geschichte (v. Sánchez, 2025c) para 

que tanto el contexto, como los desafíos y las ideas que marcaron una trayectoria tan 

singular como imprescindible, dibujen una especie de diorama humano de aquella época 

vallisoletana. Las palabras y las ideas que engarzan aún siguen siendo llamadas para 

el presente y desafíos para el futuro, cuando hoy pensar es un gesto ético de resistencia, 

si es que pudiera ser alguna otra cosa; pero pensar también sigue teniendo ese ideal 

maduro del viejo Platón del Filebo de saber conducirse y saber vivirse, y no simplemente 

autoconducirse de manera psicológica, sino compaginando lo que sería después ese 

otro ideal epicúreo del placer y la inteligencia, aprender a mezclarse con la vida a 

través de φρόνιμος, algo así como las entrañas pensantes y pensables de la acción 

(φρενἐσ), prudentemente dirá Aristóteles, y que la propia vida anima (θυμὸς), siempre 

en acto, donde Homero suponía que residían emociones, pensamientos y juicios, pues 

el cuerpo y la ψυχή no estaban separados. Nos abrimos entonces a la acción, que es 

más que una memoria sin resonancias, más que un tiempo, como decimos, y es mucho 

más radical que una simple conciliación entre un pasado y un presente; es una 

detención que no niega, pero, como siempre ha hecho la filosofía, una tarea utópica 



 
 

 
 

En reconocimiento a Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina | Olvido García Valés, Montserrat Tarrés Picas, et al. 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    20 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

con consecuencias: se trata de derruir lo que nunca realmente tuvo lugar, no porque 

no existiera, sino porque no se permitió aún desplegar todo su sentido. 

 

§ 2. Entrevista2 

 

Contexto inicial 

 

Pregunta.― Profesor, para comenzar esta conversación, quisiéramos situar a nuestros lectores 

en el momento histórico que usted vivió al llegar a Valladolid. Sabemos que en los años ochenta 

la carrera de Filosofía no existía como tal en esta Universidad pública, y que sólo se ofrecía una 

alternativa privada y confesional en un instituto religioso. Sin embargo, usted, viniendo de su 

formación en Oviedo y del círculo del materialismo filosófico de Gustavo Bueno, decidió 

impulsar la creación de unos estudios públicos de Filosofía que, a día de hoy, siguen siendo 

esenciales. ¿Podría contarnos cómo era aquel panorama universitario, qué resistencias encontró 

y qué impulso lo llevó a fundar la carrera de Filosofía en Valladolid? 

 

Respuesta.― Cuando llegué a la Universidad de Valladolid, me propuse dos 

objetivos; primero promover la instauración de la especialidad de Filosofía, pues, sin 

la filosofía, los demás estudios se dispersan sin unidad; y segundo, aplicar a la 

universidad los métodos que yo había experimentado en la enseñanza media, puesto 

que, según Gustavo Bueno, la filosofía en el instituto es la filosofía mundana, más 

auténtica que la académica. Ahora bien, en la universidad, lo académico es 

imprescindible, con lo que se requiere un difícil equilibrio entre lo académico y lo 

mundano. 

Yo estuve en Oviedo con Gustavo Bueno, y de ahí me fui a Madrid a la enseñanza 

media; a partir de ahí concursé y aporté mis méritos en la Universidad de Oviedo para 

acceder a la cátedra de Valladolid. En Oviedo estuve también trabajando con Bueno 

en su teoría del cierre categorial; yo asistía a sus seminarios por las tardes y por las 

mañanas daba clases de Lógica en la Universidad. Las tesis de Bueno ya había 

empezado a explicarlas yo en la enseñanza media en Madrid, en un instituto piloto de 

la Universidad Autónoma de Madrid que se llamaba Cardenal Herrera Oria, donde 

 
2 Esta entrevista no hubiera sido posible sin la colaboración estrecha de Montserrat Tarrés Picas. 



21 

 

 
  

 

En reconocimiento a Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina | Olvido García Valés, Montserrat Tarrés Picas, et al. 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

entré con un proyecto pedagógico específico; en filosofía tenían una Teoría del 

Conocimiento en Bachillerato, y ahí explicaba yo las tesis de Bueno por las tardes en 

un curso fuera de lo académico. De esa forma luego trasladé a la Universidad de 

Valladolid parte de la metodología de esos proyectos de enseñanza media: no historia 

de la filosofía, no historicismo, no síntesis machacadas y masticadas; ten en cuenta que 

Bueno antes de catedrático de universidad fue catedrático de instituto, que es donde 

yo le conocí. 

 

P.― Inicialmente, en Valladolid ¿qué plan de estudios filosóficos se impartía? 

 

R.― Cuando yo llegué, se impartía la clásica Historia de la Filosofía; no había 

especialidad; se explicaba Historia de la Filosofía a historiadores, filólogos… y yo me 

propuse que fuera una especialidad; me costó muchísimo porque la Universidad era 

reacia económicamente; pretendían que fuera sólo una parte como Historia de 

Filosofía, pero no como especialidad; eso es lo que yo conseguí y me costó varios años. 

El plan de estudios fue algo importante, diferente y peculiar, con todas esas 

asignaturas: estudios de textos filosóficos en alemán, textos en griego, en francés, ese 

ir a los textos en lugar de historias de Historia de la Filosofía. 

 

La filosofía en la universidad y en la vida 

 

Pregunta.― En sus clases de Valladolid se respiraba un ambiente de filosofía viva y no de mera 

transmisión académica. Muchos alumnos y alumnas lo recuerdan como un maestro que hacía 

de la filosofía un modo de vida. En cambio, muchos recordamos que no había manera de 

encontrar una publicación suya sobre los temas que estaba impartiendo, más allá de algunas 

traducciones o pequeñas contribuciones esporádicas. ¿A qué es debida esa «manía socrática»? 

 

Respuesta.― Mientras di clase no pude escribir. Solamente cuando ya me jubilé y 

acabé de emérito es cuando he empezado a escribir; me dedicaba absolutamente a 

preparar las clases. 

 



 
 

 
 

En reconocimiento a Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina | Olvido García Valés, Montserrat Tarrés Picas, et al. 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    22 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

P.― Hoy, pese a que usted impulsó la carrera de Filosofía en Valladolid, algunos podrían pensar 

que la propia Universidad ha olvidado o no ha reconocido debidamente su gran labor, porque 

nos hemos vuelto definitivamente platónicos: los maestros son administradores de la cohesión 

social y el discipulado-alumnado se han convertido en la clientela bien atendida; recordemos 

aquí a Platón en República 519e-520a: 

 

⎯Te has vuelto a olvidar, querido amigo ⎯dije⎯, de que a la ley no le interesa nada que haya en la 

ciudad una clase que goce de particular felicidad, sino que se esfuerza porque ello le suceda a la ciudad entera, 

y por eso introduce armonía entre los ciudadanos por medio de la persuasión o de la fuerza, hace que unos 

hagan a otros partícipes de los beneficios con que cada cual pueda ser útil a la comunidad y ella misma forma 

en la ciudad hombres de esa clase, pero no para dejarles que cada uno se vuelva hacia donde quiera, sino para 

usar ella misma de ellos con miras a la unificación del Estado. 

 

¿Cómo interpreta usted la labor de esa «filosofía institucional» platónica? ¿Reconoce algo 

de esto en la universidad en general o en Valladolid en particular? 

 

R.― Entre Valladolid y Salamanca hay una diferencia muy curiosa. 

 

P.― ¿Usted es salmantino? 

 

R.― Sí. Allí conocí a Bueno. La diferencia es enorme; empezando porque la 

Universidad de Salamanca es mucho más antigua, y eso quizás da pie a que ocurra lo 

de Platón, que al final en Valladolid eso va en contra de la libertad de pensamiento, y 

esa sí se da en Salamanca, con mucha más libertad, al menos durante los años que yo 

recuerdo. 

 

Influencias filosóficas y formación 

 

Pregunta.― Como vemos su trayectoria comenzó muy ligada a la escuela de Gustavo Bueno 

en Oviedo, una referencia ineludible en la filosofía española de la segunda mitad del siglo XX. 

Sin embargo, usted en Valladolid pronto comenzó a matizar y a polemizar con su maestro, 

buscando su propia voz filosófica; por ejemplo, una de las tesis que muchos recogimos, en contra 

ya del materialismo filosófico, fue que «la estética es la que sirve de alimento al sentido», al 



23 

 

 
  

 

En reconocimiento a Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina | Olvido García Valés, Montserrat Tarrés Picas, et al. 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

margen de la trascendencia absoluta hegeliana que actuara a lo largo de la historia y al margen 

de cualquier psicologismo, como pueda serlo la teoría del genio artístico inspirado; ¿cómo 

recuerda esa etapa de trabajo en Oviedo y su relación con Gustavo Bueno? ¿Cuáles fueron los 

principales puntos de afinidad y de debate o distanciamiento teórico si lo hubiera en esos 

momentos? 

 

Respuesta.― Efectivamente, es lo que ahora llamo la mitad izquierda del campo 

intencional, de abajo para arriba; o sea, la estética es una forma de conocimiento nuevo 

que no tiene nada que ver con el conocimiento lingüístico, que en la mitad derecha del 

campo intencional va de arriba para abajo y el conocimiento estético, si le llamamos 

conocimiento, va de abajo para arriba; entonces, la cuestión que se planteaba, en el 

fondo, son los dos nexos que hay abajo y arriba3. El error fundamental de Bueno, a 

parte de otros, es que cree que toda la filosofía se puede centrar en las tres dimensiones 

del lenguaje, y eso es falso; el lenguaje se da en la parte derecha del campo intencional, 

pero no es el centro de toda realidad como dice Bueno; sintaxis, semántica y 

pragmática, articulan la realidad, eso es falso. 

 

P.― No sé si recuerda sus lecciones de Oviedo de 2009 en la Universidad de Oviedo, donde lo 

que intentaba hacer era explicar la confluencia de los niveles fenomenológicos con el 

materialismo filosófico de Gustavo Bueno; intentaba mostrar que detrás del materialismo 

filosófico está siempre la fenomenología, y que si se encuentran ambas configuraciones de 

pensamiento, si confluyen, es como se puede explicar la realidad, pero regresando al leib 

interno, a eso que no admite nunca Bueno por considerarlo mero psicologismo, interioridad 

psicológica. 

 

R.― Es la cuestión fundamental de los niveles fenomenológicos; hay un nivel superior 

donde se da una síntesis sin identidad, y ahí es donde está la física cuántica; es una 

síntesis de lo que no tiene identidad, cosa no admitida por Bueno. Y a partir de ahí, en 

la mitad derecha del campo intencional, vas bajando hasta llegar al nivel objetivo, 

donde se dan síntesis con identidad objetiva. 

 
3 V. esquema de los niveles fenomenológicos en este mismo número: Juan Carlos de Pedro Marinero, 

«Φρήν fenomenológico: resonancias» (2026: 51-80). 



 
 

 
 

En reconocimiento a Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina | Olvido García Valés, Montserrat Tarrés Picas, et al. 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    24 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

P.― ¿Por qué la fenomenología? 

 

R.― En primer lugar, está el hecho fundamental de la fenomenología; hay una filosofía 

antigua y una filosofía moderna, que es el hecho fenomenológico, que cambia 

completamente la situación metafísica en la que se encontraba la filosofía, y de ahí se 

va a derivar todo lo que viene después. Ese hecho cambia la situación completamente 

y produce la transcendencia absoluta, un más allá de la realidad, el descubrimiento de 

Marc Richir, la transcendencia absoluta en fuga que hace que la realidad se oponga a esa 

transcendencia. En la confluencia de esa transcendencia la teología queda 

absolutamente anulada y hace que no tenga sentido. Esa transcendencia está más allá, 

y es un soporte; la realidad, que está más acá, está soportada por la transcendencia 

absoluta; si esto no fuera así, estaríamos en la vida es sueño de Calderón; ahora bien, la 

realidad no se despliega de golpe, y aquí aparece la idea de tiempo; a medida que la 

realidad evoluciona históricamente lo llamamos «tiempo», no podemos asignarle una 

fecha de origen, pero sí tiene un final; cuando el mundo entero haya desaparecido el 

tiempo se acabará y aparece lo que llamo la transcendencia absoluta no vertical sino 

horizontal. 

 

P.― Entonces, ¿esa trascendencia absoluta está por encima del horizonte de intencionalidad 

humano? 

 

R.― Está por encima de la realidad, la intencionalidad es la dimensión central de la 

realidad: a la izquierda está la naturaleza, en el centro el campo intencional y a la 

derecha la eidética matemática. La transcendencia absoluta hace que toda la realidad 

aguante, y que se desarrolle, y eso es lo que llamo el tiempo. 

 

P.― En ese más allá, ¿no hay un peligro de hacer metafísica, de que el análisis fenomenológico 

se convierta en metafísica? 

 

R.― Eso no tiene nada que ver con la metafísica, porque si te das cuenta, la 

fenomenología ha anulado la metafísica hemos dicho. 

 



25 

 

 
  

 

En reconocimiento a Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina | Olvido García Valés, Montserrat Tarrés Picas, et al. 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

P.― La otra idea, la del tiempo, decimos que no tiene fecha de origen, pero sí un final; ¿no 

suena todo eso a presupuestos religiosos y proféticos? 

 

R.― La realidad no es fija, tiene un despliegue histórico; no podemos decir en qué 

momento empieza el tiempo, hay un margen de imprecisión, pero sí podemos decir 

que «acaba aquí», cuando el despliegue histórico se haya desvanecido porque la 

realidad entera haya desaparecido, y entonces la trascendencia absoluta vertical hace 

aparecer una horizontal; ahí estamos en otro mundo absolutamente distinto, pero las 

religiones son otra cosa. Aquí hablamos de hechos científicos. 

 

P.― La filosofía siempre tiene el peligro de la mitología, tiene que des–mitologizar la realidad, 

como dice usted además en uno de sus últimos artículos (2025b). El ser humano tiene que 

«hacerse humano», y tender hacia lo originario que es la ética. 

 

R.― La ética forma parte del despliegue del conocimiento. El «hacerse hombre» es el 

despliegue del tiempo. La fenomenología lo que hace es extender en el tiempo, y 

atender a cosas del pasado, del presente y del futuro; y las creencias están al final del 

todo, nada menos que cuando la transcendencia absoluta ya no es vertical sino 

horizontal, la nueva transcendencia absoluta; pero ahí hablamos del final de los 

tiempos, cuando en lenguaje religioso dicen «vida eterna» en lenguaje filosófico 

decimos «transcendencia absoluta horizontal». Y que el mundo desaparezca es un 

supuesto científico, el Big Crunch, el mundo se está expandiendo a velocidades 

impresionantes y llegará el momento que se desvanezca. Y esto no es metafísica 

porque la metafísica queda anulada por la fenomenología, el hecho fundamental es 

que apareció una nueva filosofía que llamamos fenomenología que acaba con la 

metafísica. 

 

P.― Bien; si hablamos entonces de que la fenomenología desmitologiza la realidad, ¿por qué 

hablar, como lo hace en uno de sus dos últimos artículos (2025a), de «nueva iglesia» o «religión 

intencional»? 

 



 
 

 
 

En reconocimiento a Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina | Olvido García Valés, Montserrat Tarrés Picas, et al. 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    26 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

R.― Bueno, religión intencional no me gusta la palabra, pero no deja de ser una religión; 

es lo mismo decir religión intencional o decir religión, es otra vez situar la religión al 

final; las religiones ahora se equivocan porque están haciendo presente una cosa que 

es absolutamente futura y hablan de lo que no pueden, están equivocadas. Hay que 

volver siempre al hecho fundamental de la fenomenología. 

 

Una lección para el presente 

 

Pregunta.― Finalmente, profesor, a modo de cierre, nos gustaría pedirle una reflexión para las 

nuevas generaciones. ¿Qué consejo o llamada haría a los estudiantes de hoy, que se acercan a la 

filosofía en un mundo cada vez más técnico y menos dispuesto a la reflexión profunda? 

Respuesta.― Lo que hay que decirles es que la filosofía es lo más inútil pero también 

lo más importante. 

 

P.― Pero hay que explicárselo… 

 

R.― La explicación es porque somos hombres, humanos, e intencionales. 

 

§ 3. Coda4 

 

De lo que se trata, en mi opinión, cuando Ricardo habla en la entrevista de ese 

intento de: «Aplicar a la universidad los métodos de la enseñanza media, [de hacer] 

una “filosofía mundana”», es de que se quiso volver a intentar romper con el 

predominio de la enseñanza transmisiva y acrítica de síntesis de contenido 

prefabricadas, y de priorizar la vuelta al análisis directo de las fuentes, un intento de 

ofrecer a los alumnos una metodología para acceder y enfrentarse a esas fuentes y a 

los problemas que estas plantean, con el objetivo de que desplegaran su propio punto 

de vista, que tendría que ver necesariamente con el de su «mundo actual». 

Intento semejante al de la introducción de una materia de Teoría del Conocimiento 

en el Bachillerato (en el I. E. S. Cardenal Herrera Oria, en los años 70) o de los curricula 

 
4 Por Montserrat Tarrés Picas. 



27 

 

 
  

 

En reconocimiento a Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina | Olvido García Valés, Montserrat Tarrés Picas, et al. 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

de la U. A .B. (también en los años 70), que se quedaron en experimentos engullidos 

por la igualación (el «café para todos») obligado por el sistema unos años después. 

Fue muy emocionante asistir a que le dieran luz verde a la licenciatura con ese 

currículum y comprobar que sí había alumnos interesados en ella. 

 

 

Bibliografía  

 

Diógenes Laercio (2007) Vidas y opiniones de los filósofos ilustres, Madrid, Alianza. 

Pedro Marinero, Juan Carlos de (2026), «Φρήν fenomenológico: resonancias», en Eikasía, 

Revista de Filosofía, n.º 133, enero-febrero, 2026, pp. 51-80. 

Pérez García, Pelayo (2021), «Ricardo», en Eikasía, Revista de Filosofía n.º 100: «Ricardo Sánchez 

Ortiz de Urbina», pp. 7-12, <https://doi.org/10.57027/eikasia.100.363>, [03/09/2025]. 

Platón (2006), La República (José Manuel Pabón y Manuel Fernández-Galiano). Madrid, Centro 

de Estudios Políticos y Constitucionales.  

Richir, Marc (2013), La contingencia del déspota. Madrid, Brumaria. 

Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo (2025a), «Karl Rahner versus Martín Lutero: hacia una nueva 

iglesia», en Eikasía, Revista de Filosofía, n.º 129, pp. 7-14, 

<https://doi.org/10.57027/eikasia.129.1129>, [04/09/2025]. 

Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo (2025b), «Desmitologización: más allá de lo objetivo y más 

allá de la historia. Una nueva trascendencia», en Eikasía, Revista de Filosofía, n.º 129, pp. 15-

24, <https://doi.org/10.57027/eikasia.129.1130>, [04/09/2025]. 

Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo (2025c), «De cómo la confluencia de tres revoluciones a 

principios del siglo XX, filosófica, científica y artística, da lugar a los dos sentidos de la 

historia: sucesión (Geschichte) y narración (Historie)», Eikasía, Revista de Filosofía, n.º 125, pp. 

7-19, <https://doi.org/10.57027/eikasia.125.975>, [01/09/2025]. 

 

 

  

https://doi.org/10.57027/eikasia.100.363
https://doi.org/10.57027/eikasia.129.1129
https://doi.org/10.57027/eikasia.129.1130
https://doi.org/10.57027/eikasia.125.975


 
 

 
 

En reconocimiento a Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina | Olvido García Valés, Montserrat Tarrés Picas, et al. 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    28 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

 

 

 

 


